## РЕЛИГІЯ И ЦЕРКОВЬ

въ свътъ

научной мысли и свободной критики.

Кн. 7-я.

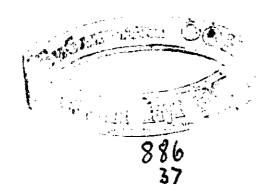
Н. Никольскій.

# Царь Давидъ

И

# ПСАЛМЫ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Ю. Н. Эрпихъ, Садовая, № 9. 1908.



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

|      |                                                           |     |   | CTP. |
|------|-----------------------------------------------------------|-----|---|------|
| I.   | Введеніе                                                  |     | • | 5    |
| II.  | Внъшній обзоръ книги псалмовъ                             | •   |   | 9    |
| III. | Вопросъ о псалмахъ Давида и его пъвцовъ                   |     |   | 12   |
| IV.  | Религіозная исторія Израиля послѣ Давида                  |     | • | 29   |
| V.   | Псалмы эпохи іудейскаго царства и эпохи плѣна             | • • |   | 41   |
| VI.  | Псалмы эпохи общины второго храма                         |     | • | 48   |
| VII. | Историческое значеніе псалмовъ. — Техническое ст псалмовъ | -   |   |      |
|      | Литература и переводы                                     | ٠.  |   | 76   |
|      | Примъчанія                                                | ٠.  |   | 78   |
|      | Хронологическій указатель псалмовъ                        |     |   | 83   |

# Царь Давидъ и псалмы.

#### I. Введеніе.

Еврейская литература не въ примъръ прочимъ литературамъ древняго міра пользуется у насъ широкою, хотя въ то же время и странной извъстностью. На школьной скамы мы знакомимся съ произведеніями греческой и римской литературы; но тв изъ насъ, кто впослъдствій становится далеко отъ филологіи и исторіи, скоро теряеть ті жалкіе отрывки знанія античклассиковъ, которые даетъ современное гимназическое преподаваніе; самое большее, въ памяти удерживаются крайне неопределенныя представленія о гомеровскомъ эпосё и, быть можеть, о Тить Ливіи. На школьной же скамь в насъ знакомять и съ еврейской литературой, но это знакомство имбеть специфическій характерь, и благодаря этому оно дольше и тверже, хотя и крайне причудливо, хранится въ памяти. Ранняя христіанская церковь признала іудейскій канонъ, т. е. большую часть произведеній древней еврейской и іудейской литературы, божественнымъ откровеніемъ, ветхимъ завѣтомъ рядомъ съ новымъ завътомъ, образовавшимся постепенно изъ произведеній христіанской литературы. Церковь создала, а традиція сохранила до нашихъ дней и во всёхъ церквахъ представленіе, что христіанство вышло изъ іудейства, которое есть предуготовительная къ христіанству ступень. Исходя изъ этого представленія, христіанская мысль прибъгала къ помощи оригинальнаго метода толкованія произведеній еврейской литературы, чтобы применить ее къ оправданію и доказательству основныхъ христіанскихъ догматовъ: къ методу отысканія таинственнаго скрытаго смысла тъхъ или иныхъ мъстъ еврейской литературы, которыя такимъ путемъ пріобрѣтали значеніе христологическихъ пророчествъ и прообразовъ. Съ этой

точки зрвнія цвлый рядь не только мвсть, но и персонажей и событій, описываемыхъ въ еврейской литературъ, пріобрыль совершенно неожиданный смыслъ. Мы всё ихъ знаемъ: это п судьба младенца Моисея, и сорокалѣтнее странствованіе евреевъ по пустынь, и мъдный змъй, и борьба Давида съ Голіаномъ, и Даніиль во рву львиномъ, и Іона во чревѣ «кита» (собств. большой рыбы), и эротическая «Пъснь Пъсней», и безчисленныя цитаты изъ пророковъ. А въ завершение всего, наивное сказаніе о рав и грвхопаденіи (Быт. ІІ, 2-а—ІІІ), носящее очевидное вавилонское вліяніе и даже, быть можеть, заимствованное изъ вавилонскаго цикла сказаній о началѣ міра и человъчества, было истолковано, какъ прологъ великой драмы спасенія людей чрезъ Христа, сыпа божія, который своею смертью, какъ безгрешный, удовлетвориль божественную справедливость, ставъ замъстителемъ всъхъ людей, которые когда бы то ни было верили, верять и будуть верить въ истинато oora.

Съ этой же точки зрвнія на урокахъ закона божія намъ преподается исторія евреевъ («священная исторія ветхаго завъта») и даются представленія о еврейской литературь, ея характерв и значеніи. Попутно мы, согласно традиціи, узнаемъ, кто и когда составиль отдёльныя произведенія ветхозав'ятной литературы; но долго на этомъ мы не останавливаемся, ибо разъ даже каждое слово внушено свыше духомъ божінмъ, то какое значеніе могуть им'єть имя лица, писавшаго по указаніямь духа, и дата его жизни? И, окончивь школу, мы часто вспоминаемъ этп уроки, гораздо чаще, чемъ уроки латыни и греческаго языка. Одни изъ насъ, и таковыхъ большинство, быстро проникаются религіознымъ индифферентизмомъ скентицизмомъ; другіе сохраняють настолько наивности, чтобы продолжать върить. Но п тъ и другіе недалеко уходять другь оть друга по части представлевія о еврейской литературь. Скептики, конечно, смъются надъ прообразами и пророчествами, но нередко продолжають думать, что пятикнижіе составиль Моисей, а псалмы-Давидъ, и не прочь иногда привести цитату изъ еврейской литературы, чтобы поставить втупикъ своихъ върующихъ противниковъ. Послъдніе, понятно, первое время упорно защищають традицію, а затемь, не будучи въ силахъ

ее защищать и не имѣя возможности познакомиться съ протестантской критической школой, умѣющей сочетать воедино критическую науку и догматическую религію, бросаются въ изученіе метафизики, въ области которой скоро забывають о Давидѣ, и о Моисеѣ, и о Соломонѣ.

Если таковы представители нашей средней интеллигенціи, то что сказать о представителяхъ тъхъ классовъ, которые по своему умственному развитію и образованію стоять ниже? Тамъ мы можемъ встретить либо апріорную веру безъ оглядки, либо апріорный же атеизмъ безъ оглядки. Тамъ либо иронизирують, либо молятся. Тамъ еще менье путей, чымъ въ среды интеллигенціи, для знакомства съ критическими научными взглядами на сущность и исторію еврейства и на происхожденіе христіанства. Однако, потребность эта тамъ едва ли не больше, чьмь въ средв интеллигенціи. Последняя такъ или иначе, какъ счастливая дочь буржуазіи, им'веть возможность вообще познакомиться съ тою или другою отраслью науки. Она уже, такъ сказать, интоксирована критическимъ ядомъ и по чутью угадать или почувствовать многое, даже не имъя реальных данных въ своемъ распоряжени. Напротивъ, въ низахъ редко является возможность такой интоксикаціи. Наши образовательныя учрежденія, разсчитанныя на широкіе народные круги, вянуть, не успъвши расцвъсть.

Пишущій эти строки желаль бы, чтобы предлагаемый имь очеркь о псалмахь помогь всякому желающему оріентироваться вь вопрось о еврейской литературь и ея значеніи. Онь далекь, конечно, оть указаннаго уже взгляда протестантскаго богословія, которое посредствомь критической разработки ветхозавьтной и новозавьтной литературы хочеть извлечь оттуда «вычое» и «всеобщее» и создать научно-обоснованную христіанскую религію. Поступать такь значить подражать средневыковой схоластикь, превращать науку вь служанку религіи. Авторомь настоящаго очерка руководить только стремленіе кь научному познанію. Предь лицомь науки, вь извыстномь смысль, ныть разноцынныхь величинь, но всы одинаково равноцынны вь томь смысль, что каждая одинаково доступна ея изученію при помощи общепринятыхь вь наукы методовь. Съ этой точки зрынія наука должна смотрыть и на еврейскую ли-

тературу. Последняя есть одна въ числе многихъ, какъ и еврейская и христіанская религія суть только индивидуальныя явленія определенной категоріи фактовъ. И наука перестанеть быть сама собою, если она извёстное индивидуальное явленіе возведеть на степень «вечнаго» или «всеобщаго», какъ то делаеть протестантская критическая школа. Истинно религіозный человёкъ никогда не согласится основывать свою веру на критике человеческаго разума—такимъ образомъ, унижая науку протестантская критическая школа не въ силахъ много помочь и религіи. Религія есть фактъ не разсудка, а чувства.

Почему для темы настоящаго очерка избранъ вопросъ о псалмахъ? Авторъ при этомъ выборв руководился цёлымъ рядомъ соображеній. Ему хотвлось избрать такое произведеніе еврейской литературы, которое, съ одной стороны, пользовалось бы болъе широкой фактическою извъстностью (не только по наслышки), чемъ другія, и которое, съ другой стороны, давало бы возможность более или менее успешно оріентировать читателя вообще въ вопросахъ ветхозавътной критики; наконецъ, нужно было подыскать такое произведеніе, которое само по себь заслуживало бы ознакомленія. Всьмъ этимъ условіямъ удовлетворило бы пятикнижіе; однако, вопрось о составъ п времени происхожденія пятикнижія настолько сложень и предполагаеть такую подготовку читателя, что въ первую голову трактовать его для нашей публики автору казалось рискованнымъ. Общею извъстностью пользуется Іовъ; но книга, названная его именемъ, мало удовлетворяетъ второму условію, такъ какъ слабо связана съ остальною еврейскою литературою. Пророковъ у насъ знають больше по именамъ, чемъ въ действительности; но писать о нихъ въ сущности значило бы написать всю исторію Израиля до пліна. Оставались псалмы, вошедшіе, какъ неотъемлемая часть, въ составъ христіанскаго богослуженія; они много читаются и внѣ церкви. Въ то же время вопросъ о происхождении псалмовъ даетъ возможность освѣтить цёлый рядь основныхъ вопросовъ библейской критики и исторіи, а сами псалмы являются типичными образцами еврейской поэзіи, причемъ нікоторые изъ нихъ выділяются, какт шедевры поэтическаго искусства. Въ виду последняго, авторъ. въ заключение своего историко-критическаго очерка, предлагаетъ читателю краткія замічанія о технической стороні еврейской поэзін, а въ тексті даеть опыть научнаго перевода питать изъ ніскольких выдающихся псалмовъ.

#### II. Внъшній обзоръ книги псалмовъ.

Традиціонное мнѣніе таково, что, по крайней мѣрѣ, большая часть исалмовъ составлена царемъ-псалмопѣвцемъ Давидомъ. Впослѣдствін мы увидимъ, правильно ли такое представленіе; сейчасъ же приступимъ къ изслѣдованію вопроса о псалмахъ такъ, какъ будто бы намъ ничего о нихъ неизвѣстно, и какъ будто мы открываемъ книгу псалмовъ въ первый разъ. Въ противномъ случаѣ, если мы попытаемся примѣнить къ изслѣдованію вопроса о псалмахъ имѣющіяся у насъ отрывочныя традиціопныя свѣдѣнія, мы этимъ не только не облегчимъ, но лишь заградимъ себѣ дорогу.

Книга псалмовъ (sepher tehillim)-такъ называли раввиныталмудисты первую книгу третьей части еврейскаго канона, состоящаго изъ закона (tora—пятикнижіе), пророков (nebhiim— Судей, Самуила, Царей и пророки, кром'в Даніила) и писаній (kethubhim-остальныя книги ветхаго завѣта). Итакъ, псалмы стоять во главъ kethubhim и первоначально назывались, въроятно, по первому слову книги. Въ еврейскомъ текств псалмы въ свою очередь дёлятся на пять книгъ: 1-41, 42-72, 73-89, 90-106, 107-150. Въ греческомъ переводъ LXX этого дёленія неть, оно, повидимому весьма поздняго, чисто богослужебнаго происхожденія, такъ какъ въ конц'в каждой изъ первыхъ четырехъ книгъ стоить одинаковое славословіе: «да будеть благословень Ягве, богь Израиля, вѣчно, аминь»; 150-ый же псаломъ является ничемъ инымъ, какъ темъ же славословіемъ, лишь болве подробно развитымъ. Далве, необходимо заранте оговориться относительно счета псалмовъ. Именно, при одинаковомъ общемъ числѣ псалмовъ (150), еврейскій тексть и переводь LXX, сь котораго сдёлань русскій переводъ, расходятся въ нумераціи отдёльныхъ псалмовъ. 9 и 10 псаломъ еврейскаго текста у LXX составляють одинъ 9 псаломъ: следовательно, после этого псалма и до ис. 114 счетъ LXX отстаеть отъ счета еврейскаго текста на одинъ нумеръ, такъ что, напр., общеизвъстные пс. 50 и 90 по еврейскому счету будутъ 51 и 91. 114 и 115 пс. въ переводъ LXX слиты въ одинъ псаломъ (по счету LXX—113); 116 псаломъ, наоборотъ, раздъленъ на два: 116, 1-9=114 LXX и 116, 10-19=115 LXX. Счетъ уравнивается снова на псалмъ 147: 147, 1-11=146 LXX и 147, 12-20=147 LXX. Это замъчаніе необходимо имъть въ виду, такъ какъ въ очеркъ принята обычная въ наукъ нумерація оригинальнаго еврейскаго текста, и читателю, при справкахъ съ русскимъ псалтиремъ, придется производить самому указанную поправку нумераціи.

Если теперь мы обратимся из отдёльнымъ исалмамъ собранія, то, не останавливаясь пока на содержаніи, зам'втимъ. что каждый почти псаломь, за исключеніемь весьма немногихь, начинается примъчаніями, не имьющими пикакой органической связи съ дальнъйшимъ содержаніемъ исалмовъ. Эти примъчанія различнаго рода. Во первыхъ, они указываютъ на имена, повидимому, авторовъ псалмовъ. Имя Давида стоитъ во главъ 73 псалмовъ; имя Моисея-при пс. 90; имя Соломона при пс. 72 и 127; имя Асафа — при 12 псалмахъ, имя сыповъ Кора (Korah)—при 11 псалмахъ; имя Гемана, сына Езры—при пс. 88; имя Евана, сына Езры-при пс. 89. Эти обозначенія не всегда тверды: LXX приписывають Давиду еще 9 исалмовь, отнимають у Соломона ис. 127, въ пс. 137 рядомъ съ Давидомъ называють Іеремію, въ пс. 138 — рядомъ съ Давидомъ Аггея и Захарію и приписывають последнимь еще псалмы 146—148. Далье, начальныя примечанія указывають разрядь произведенія. Это или tehilla (пс. 145)—хвалебная писнь, tephilla (пс. 90, 102, 142) — молитва, или schir — писнь, въ целомъ ряде псалмовъ, или mizmor (такъ обозначены 53 псалма) - пъснь, но спеціально религіознаго содержанія. Иногда указывается напъвъ, по которому псаломъ слъдуетъ пъть, причемъ обозначается пъснь, напъвъ которой долженъ служить образцомъ: таковы указанія на піснь о лани и утренней зарів въ ис. 22. на пъснь о голубкъ на далекомъ Теревинев въ пс. 56 и на пъснь о лиліяхь въ пс. 45 и 49. Часто обозначаются инструменты. которые должны служить для аккомпанимента. Есть цёлый

рядъ литургическихъ указаній, очень темныхъ. Наконецъ, каждый изъ 15 псалмовъ подрядъ (120—134) обозначенъ, какъ schir hammahaloth—пѣснь во время паломничества, пѣснь пилигримовъ. Есть при нѣкоторыхъ псалмахъ указанія историческаго характера. Эти указанія мы разсмотримъ при случаѣ въ слѣдующей главѣ.

Что еще можеть дать внъшній обзорь книги псалмовь? Не входя даже въ разсмотрѣніе содержанія псалмовъ, мы уже видимъ, что книга составилась по частямъ, изъ болъе раннихъ собраній. Такихъ собраній можно различать нъсколько. Наиболве ясно и безспорно выдвляются три собранія: 1) собраніе псалмовь, обозначенныхь именемь Давида, именно почти всв псалмы 1 книги, за исключениемъ пс. 1, 2, 10 (который первоначально, какъ видно изъ текста LXX и техническаго построенія псалма, составляль одно целое съ псал. 9) и 33 п следующие псалмы 2 книги: 51-65, 68-70, причемъ въ заключение 2 кн. говорится: «кончились молитвы Давида, сына Исап»; 2) собраніе псалмовъ, обозначенныхъ именемъ Асафа: 3) собраніе пѣсенъ пилигримовъ, 50: 73 — 83 указанное выше. Различають еще собранія, но за пределами трехъ указанныхъ группъ поле безспорнаго кончается п начинаются уже споры.

Это первое общее заключение, которое мы можемъ вывести изъ внѣшняго обзора псалмовъ. Второе общее заключение состоить въ томъ, что книга псалмовъ въ ея теперешнемъ видѣ есть собраніе богослужебныхъ песенъ, исполнявшихся хоромъ, подъ аккомпаниментъ различныхъ инструментовъ во время богослуженія въ храмъ. При этомъ нікоторые псалмы имьли спеціальное назначеніе, напр. пс. 3-утренняя пъснь, пс. 4вечерняя пъснь, пс. 30-на праздникъ освящения храма, пс. 81на праздникъ кущей и др. Такое же впечатленіе оставляеть въ насъ и бъглое знакомство съ содержаніемъ псалмовъ. Только одинъ исаломъ, 45, свътскаго содержанія-это свадебный гимнъ въ честь царя. Всв остальные псалмы въ большей или меньшей степени окрашены религіознымъ характеромъ. При этомъ мы замъчаемъ нъсколько псалмовъ, составленныхъ по поводу историческихъ событій: пс. 137—эпохи пліна, пс. 74, 79—во время осады города (Герусалима) и нѣк. другіе: далѣе, черезъ всю книгу проходить весьма многочисленная группа исалмовь, жалующихся на счастье грёшниковь, которые преслёдують и мучать праведныхь, напр. пс. 36—40, 54—59, 71, 76, 77, 86, 90 и мн. др. Наконець, двё группы псалмовь имёють чисто богослужебное содержаніе: это хвалебныя (halleluja) песни 146—150 и нек. др. Остальные псалмы такъ или иначе трактують религіозные вопросы.

Посив этого бытато обзора исалмовъ, весьма сухого, но пеобходимаго для дальныйшей оріентировки, мы переходимъ къ детальному разбору вопросовъ о времени происхожденія и характеры исалмовъ.

### III. Вопросъ о псалмахъ Давида и его пъвцовъ.

На чемъ основывается традиція, приписывающая всё исалмы или большую ихъ часть Давиду? Прежде всего на обозначеніяхъ имени Давида, далюе, на томъ, что всё псалмы, пичьими именемъ не обозначенные, принадлежатъ ему же, наконецъ, его же считають духовнымъ отцомъ и исалмовъ, обозначенныхъ именами Асафа, сыновъ Кора, Еоана и Гемана, такъ какъ не I Хроникъ XV, 17 <sup>ж</sup>) Асафъ быль начальникомъ хора при Давидъ, и Давидъ же организовалъ пъвческую часть при богослуженін, такъ что послъдующіе хормейстеры и музыканты, сыны Кора, Еоанъ и Геманъ ведутъ свою родословную изъ временъ Давида. Самъ Давидъ былъ хорошимъ музыкантомъ, и традиція приводитъ нъсколько пъсенъ, составленныхъ имъ.

Если бы можно было полежиться на обозначенія имень, или, говоря иначе, если бы можно было непреложно установить, что эти обозначенія указывають на авторовь псалмовь, то вопрось объ ихъ эпохѣ быль бы рѣшенъ. Но къ сожалѣнію мы сейчась увидимь, что эти обозначенія крайне ненадежны.

Въ предшествующей главъ мы указывали, что эти обозначенія блуждають: еврейскій тексть и переводъ LXX приводять ихъ иногда при различныхъ псалмахъ. Однако, признаемъ это блужданіе не столь существеннымъ и разсмотримъ эти обозначенія поближе. Прежде всего обращаетъ на себя вниманіе

<sup>\*)</sup> Въ перев. LXX ки. Хроникъ называется кв. Паралипоменонъ.

грамматическая конструкція. Въ еврейскомъ языкъ склоненій нътъ, и для обозначенія имени якобы автора псалма при всъхъ именахъ употребленъ предлогъ le (mismor ledawidh, le'asaph, libene korah). Толкують это 1e, какъ le auctoris; но нигдъ, кромъ псалмовъ, такое употребление предлога le не имветъ мъста. Вследствіе этого некоторые изследователи думають, что это le надо толковать иначе. Согласимся, что доводы противниковъ le auctoris неубъдительны и допустимъ на минуту, что le указываеть на автора псалма. Возьмемь псаломь 5, обозначенный le dawidh; въ ст. 8 читаемъ: «я долженъ пасть ницъ въ страхъ передъ тобой (Ягве), передъ твоимъ святымъ храмомъ»; въ пс. 138, 2 повторяется почти буквально та-же фраза; пс. 63, 3 и 69, 10 также содержать указанія на храмъ. Какъ мы знаемъ, храмъ былъ впервые построенъ лишь при преемникъ Давида, Соломонъ. Возьмемъ пс. 14 и 51, также обозначенные именемъ Давида. И тотъ и другой псаломъ написаны въ эпоху плена; авторы ихъ мечтають о возстановленіи Сіона и храма, лежащихъ въ развалинахъ (14, 7 и 51,20-21). Очевидно, эти псалмы не могуть принадлежать Давиду. Пс. 74, обозначенный le'asaph изображаеть Іерусалимь и храмь, разоренные языческими врагамиситуацію, при Давидъ не имъвшую мъста; та же самая ситуація изображена въ пс. 79, 80 и 83, также обозначенныхъ  $l^e$  asaph. Эти примъры показывають, что обозначенія имень крайне ненадежны, во всякомъ случав не исходять отъ авторовъ псалмовъ, а прибавлены чужою рукою, по всей въроятности тою же, которая прибавила литургическія и музыкальныя примічанія. Въ подлинности указаній на имена сомнѣвался еще Өедоръ Мопсуетскій (перковный писатель IV в.), и подъ вліяніемъ его авторитета въ сирійскомъ переводъ библіи (т. наз. Peschita) еврейскія примъчанія опущены и замінены заглавіями, сообразно съ содержаніемъ псалмовъ. Приходится отказаться отъ попытки положиться на обозначенія имень и прибъгнуть къ какому либо иному методу.

Для того, чтобы окончательно рѣшить, имѣль ли Давидъ или его современники какое-нибудь отношеніе къ составленію исалмовь, или слѣдуеть искать корни ихъ въ другой эпохѣ, намъ прежде всего необходимо познакомиться съ самимъ Давидомъ, религіозными учрежденіями и характеромъ религіи его

эпохи и сопоставить полученные результаты съ содержаніемъ псалмовъ. Для этой цёли обратимся къ I и II кн. Самупла (по терминологіи LXX—I и II Царствъ) и къ I ки. Царей (у LXX—III Царствъ), гдѣ использованы народныя преданія о Давидѣ и лѣтопись, которая велась при его дворѣ ¹).
Это было за 1000 слишкомъ лѣтъ до Р. Х. Израильскій

Это было за 1000 слишкомъ лътъ до Р. Х. Израильскій народъ долженъ быль вести тяжелую борьбу за существованіе въ странъ Кенаанъ, гдъ онъ поселился лътъ 250 тому назадъ. Израиль еще не представляль наъ себя единаго народа и царства. Онъ распадался на цълый рядъ племенъ («колънъ»), имена которыхъ послъдующая легенда присвоила сыновьямъ прародителя израильскаго народа, Іакова, прозваннаго будто бы Израилемъ. Илемена враждовали между собою и соединялись только во время опасности. Незадолго до 1000 года до Р. Х. такая онасность была и притомъ весьма грозная. Родственное еврелять племя филистимлянъ покорило съверныя еврейскія племена и обложило ихъ тяжелою данью. Противъ нихъ поднялось возстаніе подъ начальствомъ молодого царя Саула и его сына Іонаеана. Саулъ выдвинулся впервые побъдой надъ аммонитянами (І Сам. 11), послъ чего въ Гилгалъ народъ провозгласилъ его царемъ. Подъ предводительствомъ Саула и Іонаеана Пзраиль свергнулъ филистимское иго; благодаря этому, Саулъ сдълался независимымъ царемъ надъ съверными племенами. Таково происхожденіе царской власти у евреевъ.

Какъ мы видимъ, происхожденіе ея чисто военное, вполнъ аналогичное происхожденію постоянной королевской власти у германцевь. Функціи царской власти были также исключительно военныя: Саулу пришлось всю жизнь бороться противъ филистимлянъ, не желавшихъ такъ скоро потерять данника; въ концѣ концовъ онъ и погибъ въ этой борьбѣ (I Сам. XXXI). И помимо этого, цѣлый рядъ указаній свидѣтельствуетъ о томъ, что въ лицѣ Саула мы имѣемъ дѣло не столько съ царемъ въ государственно-правовомъ смыслѣ, сколько съ военнымъ вождемъ, выдвинутымъ силою обстоятельствъ и принужденнымъ опираться не на наслѣдственное или иное право, но исключительно на личное вліяніе, создаваемое положеніемъ среди Израиля рода Саула и его личными заслугами. Отецъ Саула, Кисъ, изъ племени Веніамина, былъ родовитый и богатый че-

ловъкъ (I Сам. IX. 1). Постоянное мъстопребываніе Саула въ мирное время находилось въ его родномъ селеніи Гибеа, гдт онъ подъ развъсистымъ старымъ тамарискомъ, опираясь на копье и окруженный приближенными дружинниками, держалъ совътъ и давалъ аудіенціи (I Сам., XXII, 6 и слъд.) Дружина Саула состояла отчасти изъ родственниковъ (напр. Абнеръ былъ двоюродный братъ Саула), отчасти изъ пришлой молодежи, которая стекалась со всъхъ сторонъ къ славному вождю (одинъ изъ дружинниковъ, Доэгъ, былъ даже не еврей, а эдомитянинъ). Въ составъ дружины Саула былъ и Давидъ, будущій царь, любимый герой еврейскихъ героическихъ преданій.

Давидъ, какъ передаетъ преданіе, выдвинулся посль поединка съ филистимляниномъ Голіаоомъ (I Сам. XVII. 55—XVIII, 5). Сауль взяль его въ свою свиту, онъ состояль при Сауль оруженосцемъ и услаждалъ его игрою на арфъ. Саулъ сначала очень любилъ Давида и даже выдалъ за него свою дочь. Но между царемъ и Давидомъ произошло охлажденіе, такъ какъ военные подвиги Давида создали ему широкую популярность. затмившую популярность Саула («Сауль поразиль тысячи, а Давидъ-десятки тысячъ»—I Сам. XVIII. 7). Саулъ сталъ подозрѣвать Давида въ стремленіи захватить власть и въ припадкъ врости чуть было не убиль Давида. Тогда послъдній убъжаль оть царя и сталь вести бродячую жизнь горнаго разбойника. Онъ гивздился со своей шайкой, состоявшей изъ всякаго рода угнетенныхъ людей, въ особенности овжавшихъ отъ крѣпостной кабалы (за долги), въ горахъ Адулламъ, въ іудейской пустынь. Сауль пытался его преследовать тамъ, но безуспъшно. Для характеристики жизни Давида въ пустынъ приведемъ чрезвычайно яркій разсказъ о Давидь и Наваль (І Сам., XXV). Наваль быль богатый вождь, имъвшій 3000 овець и 1000 козъ, у него была красивая и умная жена Авигаиль, а самъ онъ быль тупъ и злобенъ. Давидъ послалъ къ нему десять человъкъ и вельлъ сказать: ты и твоя семья и все владъніе твое процебтають, ты, какь слышно, стрижешь теперь овець. Твои пастухи пасли скоть вблизи оть насъ. и мы ничемь ихъ не обидьли (они сами засвидьтельствують это), и поэтому ты долженъ намъ оказать дружбу; итакъ, пришли твоимъ рабамъ и твоему сыну Давиду, что у тебя есть подъ рукою. Наваль

грубо отвътиль: кто такой Давидь? много теперь шляется рабовъ, убъжавшихъ отъ своихъ господъ; развъ я обязанъ отдавать всякому неизвъстному встръчному вино, хльбъ и мясо. приготовленное для монхъ людей, стригущихъ овецъ? Услыхавъ этоть отвъть. Давидь приказаль своимь товарищамь вооружиться; 400 человътъ пошло съ Давидомъ на Навала, а 200 осталось сторожить лагерь. Между тымь Авигаиль услыхала оть одного изъ своихъ рабовъ о происшедшей ссоръ между Наваломъ и посланными Давида. Рабъ сказалъ ей, что Давидъ и его товарищи были съ нимъ всегда дружелюбны, и ночью и днемъ за ними было безопасно, какъ за ствиой. Тогда Авигандь рѣшила предупредить опасность: приказала довфрен нымъ рабамъ нагрузить ословъ виномъ, хлебомъ, заколотыми овцами, зерномъ, плодами маслины и отправилась навстричу къ Давиду. Встрвча произошла въ горахъ Давидъ гиввио заявилъ ей, что такъ какъ Навалъ заплатиль ему зломъ за добро, то еще до разсвъта въ его домъ не останется въ живыхъ ни одного мужчины. Авпгаиль тогда нала передъ разбойникомъ ницъ и сказала: на мив вина, господинъ мой! Позволь сказать рабъ твоей и подари внимание ея словамъ! Пусть не огорчаотся господинъ мой отъ этого недостойнаго человъка, Навала, ибо какъ онъ зовется, таковъ онъ и есть: глупецъ онъ (nabhal) и полнъ неразумія; а я, рабыня твоя, не видала посланцевъ господина моего. Итакъ, пусть всв враги твои будуть подобны Навалу и всякій, кто захочеть оскорбить господина моего. Теперь отдай эти подарки, которые рабыня твоя привезла господину своему, людямъ въ свить твоей. Если Ягве пошлетъ милость господину моему, то вспомни о рабъ своей! Давидъ приняль подарки и похвалиль Авнгаиль за разумное поведеденіе. Когда Авигаиль вернулась домой, то застала тамъ попойку, и самъ Навалъ лежалъ мертвецки пьяный. На другой день жена разсказала ему обо всемъ; на Навала это такъ подъйствовало, что онъ десять дней былъ, какъ камень, а на десятый день Ягве поразиль его смертью. Услыхавь объ этомъ, Давидъ послаль людей привести Авигаиль, чтобы взять ее себъ въ жены. Авигаиль немедленно повиновалась. Это, заботливо прибавляеть легенда, была третья жена Давида: первая была Михаль, дочь Саула, которую Сауль после бетства Давида отдаль другому, вторая была Ахиноамъ, изъ Іегрееля; Авигаиль стала женою Давида одновременно съ Ахиноамъ (I Сам., XXV, 43). Отъ преслъдованій Саула Давиду пришлось, однако, въ концъ концовъ искать спасенія въ филистимской странь; онъ отправился къ Ахису, вождю изъ Гата. Тотъ прииялъ Давида съ распростертыми объятіями и даль ему городъ Сиклагъ, гдѣ Давидъ и жилъ со своими товарищами и женами до смерти Саула (I Сам. XXVII).

Итакъ, передъ пами страничка чрезвычайно знакомая. Вмѣсто кроткаго царя-исалмопѣвца, передъ нами родной братъ цѣлаго ряда предводителей оѣглыхъ людей, искавшихъ сеоѣ воли и богатства. Параллели приводить не приходится; опѣ сами просятся на уста. Эти разсказы о Давидѣ бросаютъ еще пъкоторый свътъ на состояніе израильскихъ племенъ въ эту эпоху. Классовая дифференціація уже началась; старинное равенство и свобода, подобныя германскимъ, уже стали отходить въ область преданій. Чувствуется, что начинается закрѣнощеніе мелкихъ людей; отсюда пошелъ тотъ процессъ эксплуатаціи слабыхъ сильными, противъ котораго позднѣе поднялись пророки.

Итакъ, Давидъ временно поселился въ Сиклагъ, какъ филистимскій вассаль. Когда при горь Гильбоа филистимляне, наконець, разбили Саула, причемъ быль убить онъ самъ и его сынъ Іонаванъ, другь Давида, то для Давида открылась дорога къ царству надъ Израилемъ. Онъ быль сейчасъ же провозглашень царемъ въ племени Іуды, откуда онъ самъ происходиль. Черезь ивсколько льть, онь, пользуясь раздорами дружинниковъ Саула и услугами перебъжчика Абнера, разбиль его сына, Эшбаала, и сделался царемъ надъ всемъ Израилемъ. Его заботы были тв же, что у Саула: окончательно разбить филистимлянъ и отбить охоту у другихъ соседей нападать на израильскія племена. Для себя онь постропль укръпленный замокъ, Герусалимъ, на іудейской горъ Сіонъ. Тамъ онъ устроиль свою резиденцію съ большою роскошью. Преданія съ охотою перечисляють его жень (II Сам. III, 2-5) и дружинниковъ — героевъ (II Сам. XXIII, 8 и слъд.). Власть его, однако, не была безспорна: противъ него поднимали возстанія сторонники Саула и его собственный сынъ Абсаломъ. Къ концу своего царствованія Давидъ нажилъ себѣ не мало враговъ. У него образовались уже привычки восточнаго деспота: достаточно вспомнить, какъ онъ отнялъ у Ури его жену Батсебу (Batsebha, въ русск. библ. Вирсавія) и какъ онъ прикрываль самый безудержный развратъ своихъ сыновей (ср. II Сам. XIII и слъд.).

Таковы были общественно-политическія условія въ Параиль въ эпоху Давида. Израиль еще не вышель вполив изъ родового быта, еще крвика была власть вождей-скотоводовъ, которые еще не превратились въ феодаловъ, живущихъ крвиостнымъ трудомъ и земледвліемъ—положеніе, совершенно аналогичное быту германцевъ тотчасъ послв переселенія или грековъ въ гомеровскую эпоху. Столько же сродныхъ элементовъ и въ происхожденіи и положеніи царской власти. Она ведетъ свое начало отъ войны и разбоя: для того и другого пужны были вожди, которые и становятся царями. Война и разбой по существу тогда не различались, какъ мы не видимъ такого различія ни у германцевъ въ IV—V в., ни у грековъ въ эпоху гомеровскаго эпоса.

Такими же чертами первобытной и наивной още эпохи отмъчена и религіозная жизнь Израиля. Богъ Ягве, занимавній первое мъсто въ еврейскомъ пантеонь, національный богъ Израиля, это все еще прежній воинственный богь, какимъ онъ описанъ въ пъснъ Деборы (Суд. V), одномъ изъ древикишихъ произведеній еврейской поэзіи. Когда онъ идеть, содрагается земля и небо, шатаются горы, даже самъ Синай. этоть великань между горами (какъ Олимпъ у грековъ). Этотъ богъ жаждеть крови враговъ Израиля, которые являются и его врагами: какъ Іаель раздробила голову Сисеры, царя Ханаанскаго, такъ должны погибнуть и всв прочіе враги Ягве (ibid). На этомъ свойствъ Ягве построенъ весь разсказъ объ отверженій Саула богомь Ягве, разсказь, вышедшій, несомивино. изъ враждебной Саулу жреческой среды (I Сам., XV). Въ разсказъ говорится, что Самуилъ приказалъ Саулу отъ имени Ягве совершить наказаніе надъ амалекитянами за всь ть быдствія, которыя последніе причинили Израплю со времени выхода изъ Егинта. Саунъ долженъ былъ разбить аманекитинъ и истребить ихъ безъ пощады, не исключая ни женщинь, ни

пътей, ни новорожденныхъ младенцевъ, ни быковъ, ни овецъ. ни верблюдовъ, ни ословъ. Саулъ побъдилъ царя амалекитянъ. Агага, но истребиль лишь его солдать и малоцённый скоть. самого же царя и лучшую часть скота пощадиль, чтобы принести ихъ въ жертву Ягве. «Тогда вышло слово Ягве къ Самунлу: я раскаиваюсь, что сделаль Саула царемъ, ибо онъ отвратился отъ меня и не исполниль моихъ приказаній». Самуиль отправился къ Саулу и после крупнаго разговора съ нимъ объявилъ ему: «отнынъ Ягве отнимаетъ у тебя парство и передаеть его другому, который лучше, чёмь ты», приказалт привести Агага и собственноручно разрубиль его жертвенникомъ Ягве въ Гилгаль. Ягве-непременный советникъ и участникъ во всъхъ военныхъ дънахъ. Прежде чъмъ двинуться въ походъ, и Саулъ и Давидъ спращивали Ягве, слъдуеть ли предпринимать задуманное предпріятіе. Для этого метали такъ называемые urim и tummim, жребін, загадывая напередъ, какой жребій будеть имѣть значеніе «да» и какой «ньть», или старамись открыть отвыть Ягве изъ сновидьнія. Ягве не всегда отвъчалъ; тогда приходилось прибъгать къ помощи жреца или прозорливца. Такимъ былъ при Саулѣ Самунлъ, при Давидъ-изгнанный Сауломъ жрецъ Абимелехъ. Послѣ того какъ Саулъ поссорился съ Самунломъ и Ягве, Самуилъ скоро умеръ; между тъмъ началась война съ филистимлянами, и Сауль сталь спрашивать Ягве самь: «но Ягве не отвъчаль ни посредствомъ tummim, ни въ снахъ, ни чрезъ пророковъ». Тогда Сауль отправился кь эндорской колдуньь, которая умьла заклинать духовь и вызывать тфни умершихъ, и просиль ее вызвать тінь Самупла, что она и сділала. Ягве, такимъ обравомъ, еще сохраняетъ свой отчасти антропоморфическій, отчасти стихійный характерь (какъ показываеть этимологія слова jahweh, онъ былъ первоначально богомъ грозы). Единственный намекъ на этическое значение Ягве можно найти развъ въ исторіи Давида и Батсебы: къ Давиду пришелъ пророкъ Набанъ и обличилъ его именемъ Ягве. Эта исторія показываетъ, что проблески религіознаго рефлекса только забрезжили; но они и не могли пойти въ это время далеко, пока не началась еще усиленная соціальная дифференціація, и не начались широкія соціальныя движенія, которыя неминуемо разрушають старый религіозный натурализмъ и выдвигають въ религіи на первый планъ этическіе моменты.

Постояннымъ соперникомъ Ягве является Ваалъ. Сторонники монотеистической реформаціи VII въка считали культъ Ваала ханаанскимъ культомъ; по каково бы ни было его происхожденіе, этотъ культъ глубоко вибдрился въ народную религію. Какъ Ягве, такъ и Ваала изображали въ видъ быка,
или тельца, изображенія которыхъ считались символомъ величайшей силы и могущества. Если Ягве выдвигается болье всего
въ военную эноху, какъ богъ-воитель, аналогъ германскаго
Вотана, то Ваалъ выдвигается въ мирное время. Какъ только
минуетъ военная гроза, народъ раздъляется между грознымъ
Ягве и щедрымъ Вааломъ, животворнымъ богомъ солица и
плодородія. Изранльская традиція въ ся современномъ видъ
затушевала культъ Ваала и опорочила его, какъ чуждый и
еретическій; потому. Ваалъ не такъ ясенъ и рельефенъ, какъ
его восторжествовавшій въ концѣ концовъ соперникъ Ягве.

Данье, паряду съ Ягве существують пизиня божества, ему подчиненныя. Это элые духи, которыхъ Ягве посылаеть мучить непріятных вему людей, какъ папр. зной духъ, мучивній Саула (I Сам., XVI, 17), или какъ гонецъ (maleakh, аутелот) Ягве въ II Сам. XXIV. 16, который, повидимому, быль олицетвореніемъ чумы. Эти духи, очевидно, родственны вавилонскимь бъсамъ, олицетвореніямъ различныхъ бользней, которыхъ можно было прогонять заклинаніями. Были въ каждомъ дом'я своего рода пенаты, терафимы (І Сам., 19. 13 и след., очень любонытный разсказъ; ср. также Ос., III, 4, Захар., X, 2 \*) и Іезек. LVII, S). Ихъ роль и культь неясень; повидимому, въ ихъ лицъ почитали боговъ предковъ. Былъ культъ старинныхъ священныхъ изображеній: почитался, напр. м'єдный зм'єй, но преданію сдъланный Моисеемъ. Оставались въ силъ культы прежнихъ поселенцевъ ханапеевъ и некоторые старинные вавилонскіе, върнъе всего общесемитские культы: солнца, луны, созвъздій Зодіака, крылатыхъ быковъ (керубовъ) и культы соседнихъ боговъ, сидонской Астарты, моавитскаго Камоша и аммонит-

<sup>\*)</sup> IX и X гл. Захаріп относятся, по всей вѣроятности, къ эпохѣ до VIII в. п лишь случайно вставлены въ книгу подлиннаго Захаріп.

скаго Милькома. Всё эти старинные культы, существовавшіе рядомъ съ культомъ Ягве и Ваала, упоминаются еще въ VIII в. (II Цар. XVIII, 4; XXIII, 4 и слёд.). Наконецъ, еще въ болье позднюю эпоху, лётъ 100—150 спустя послё Давида, существовали старинные культы священныхъ деревьевъ, камней прощъ, съ которыми вели безпощадную борьбу пророки, начиная съ Амоса и Осіи.

Очень важенъ вопросъ о культв. Не было опредвленнаго мъста культа. Практика, которая закръплена въ кн. Судей и Самуила, а также отчасти въ I и II Царей (эти послъднія книги подверглись значительной переработкъ въ эпоху вавилопскаго плена, и мы не имеемъ ихъ въ первоначальномъ виде), дъйствующимъ правиломъ было показываетъ, что Исх. XX, 24: «на всякомо мисти, которое я назначиль для того, чтобы на немъ служили мнъ, я приду къ тебъ и благословлю тебя». Самое это правило, какъ и все законодательство, Исх. XXI—XXIV (так. наз. «книга завъта», sepher habberith) было ничьмъ инымъ, какъ письменнымъ закръпленіемъ обычая. «Служили» божеству, т. е. приносили ему жертвы на самыхъ разнообразныхъ мъстахъ, съ которыми легенды связывали факты появленія божества. Въ настоящее время трудно сказать опредъленно, существовали ли эти мъста издавна и легенды носятъ лишь этіологическій характерь, или эти міста были выбраны для культа пменно въ силу легенды: опредъленно это можно сказать лишь о тъхъ мъстахъ культа, которыя израильтяне заимствовали отъ хананеевъ; легенды, связавшія ихъ съ именами патріарховъ, носять, несомнінно, этіологическій характеръ. Эти священныя мъста—Вееиль (собств. Bethel), Данъ, Гилгалъ, Бетъ-Миха. Бееръ-Себа (Впрсавія) и др., а также безчисленныя высоты (bamoth), т. е. холмы съ находившимися на нихъ жертвенниками. Та скинія собранія (ohel mohedh), которая по такъ называемому законодательству Моисееву была устроена въ пустынъ и предназначались для оффиціальнаго законнаго культа впредь до построенія храма, совстить не существуєть ни въ эпоху Давида, ни въ болъе позднюю. Единственное упоминаніе о ней находится въ I Сам., II, 22, но это місто отсутствуеть въ переводъ LXX, а въ еврейскомъ текстъ сильно испорчено и съ трудомъ поддается толкованію. Точно также ни откуда не видно, чтобы храмъ, построенный Соломономъ, былъ построенъ взамѣнъ скиніи; это совершенно новое предпріятіе Соломона, о которомъ мечталъ еще его отецъ, Давидъ, построившій временно для національной святыни, ковчега, который былъ перенесенъ имъ на Сіонъ, временный шатеръ (ср. II Сам. 7, I Цар. VI и слѣд.). Такимъ образомъ, скинія собранія, съ ея строго регламентированнымъ культомъ и іерархіей, есть не что иное, какъ фикція, измышленная для вящшаго освященія теократическаго строя, созданнаго послѣ плѣна. Езрой и его преемниками.

Культь, который совершался на этихъ священныхъ мастахъ, не нуждался ни въ особыхъ жрецахъ, ни въ особыхъ обрядахъ. Жертвы могъ приносить и припосиль всякій, лишь бы быль къ этому поводъ и матеріальная возможность. Жертвоприношенія были въ то же время и пирами: жертвенное мясо събдалось туть же приносившими жертву; приносить жертву значило радоваться, нить и всть передъ божествомъ. Совершенно незамътенъ тотъ элементъ искупленія, очищенія и умилостивленія, который поздніе сталь примішпваться къ жертвоприношенію, а после плена сделался доминирующимъ. Это былъ жизнерадостный натуральный культь, связанный съ главными моментами хозяйственной жизни: поствомъ, снятіемъ первинокъ, жатвой, стрижкой овецъ. Люди, принося жертвы, думали не о гръхахъ своихъ, а о своемъ урожав. Если Ягве понравится тукъ барановъ и мясо быковъ, если его обоиянію будетъ пріятенъ дымъ отъ жертвенныхъ костровъ, то онъ пошлетъ урожай, если нътъ-онъ пошлетъ засуху. Ягве, какъ показываетъ исторія пророка Иліи, иногда въ этомъ отношеніи состязался даже съ Вааломъ (ср. I Сам. III, 14; XXVI, 19; VII. 6; II Сам. XXIV, 16—25; Суд. XX, 26; о праздникахъ: Исх. XXIII, 15 слъд., и XXXIV; 8—26 другія мъста).

Такова была религія этой эпохи. Она—плоть отъ плоти и кровь отъ крови тогдашняго соціально экономическаго быта. Вся проникнутая натурализмомъ, чуждая моральному рефлексу она вполнѣ гармонируетъ съ тогдашней простой жизнью. Эта жизнь покоилась на натуральномъ хозяйствѣ въ его первичной еще стадіи; соціальныя группировки еще слабо намѣчались государство только выходило изъ пеленокъ, подъ давленіемъ

борьбы Израиля за существованіе, И релитія его, какъ релитія германцевъ первыхъ въковъ нашей эры, грековъ въ гомеровскую эпоху, славянъ въ древности, носить еще характеръ скоръе вульгарнаго фетишизма и демонизма, чъмъ рефлективной системы, старающейся отвътить на вопросъ о злъ и добръ, о справедливости и беззаконіи.

До сихъ поръ мы исключительно руководились данными, которыя намъ сообщають книги Судей, Самуила и Царей и отчасти пророковъ. Но въ началѣ этой главы мы указывали, что еврейская традиція располагаеть еще книгами Хроникъ, которыя изображають Давида музыкантомъ, псалмопѣвцемъ и организаторомъ коллегіи пѣвцовъ, именами которыхъ обозначены нѣкоторые псалмы. Вопросъ объ этихъ книгахъ, слѣдовательно, тѣмъ болѣе важенъ, что онѣ даютъ опредѣленное свидѣтельство о происхожденіи псалмовъ.

Что такое книги Хроникъ въ сравнении съ кн. Самуила и Царей? По времени происхождения онъ относятся къ эпохъ не ранъе Кира, такъ какъ въ заключительныхъ стихахъ разсказывается объ указъ Кира, разръшившемъ издеямъ вернуться изъ Вавилона на родину (538 г.). Но въ дъйствительности эти книги еще болъе поздняго происхождения. Именно, terminus а quo дается тъмъ обстоятельствомъ, что заключительныя слова И Хрон. буквально повторяются въ началъ кн. Езры (жилъ въ половинъ V в.), такъ что эта книга является непосредственнымъ продолжениемъ Хрон., (кн. Езры въ теперешнемъ видъ составилась изъ разныхъ частей и даже написана на двухъ разныхъ языкахъ, а появилась не ранъе 400 года), и содержаниемъ ИП гл. I Хрон., гдъ идетъ генеалогия Давидидовъ вплотъ до шестого поколъния послъ плъна (слъдовательно, приблизительно до 350 г.).

Содержаніе книгъ Хронпкъ таково: сначала дается генеалогія Давида, начиная съ Израиля и Іуды (І—ІІ), далѣе идетъ генеалогія Давида и краткія замѣчанія о нѣкоторыхъ другихъ колѣнахъ (ІІ—ІХ); ІХ, 1—35 излагаетъ конституцію іудейской общины послѣ ея возстановленія и перечисляетъ пришедшіе въ Іерусалимъ изъ плѣна ряды іудеевъ. Съ ІХ, 35 начинается изложеніе исторіи только Іуды, начиная со смерти Саула вилоть до указа Кира. Матеріалъ, который использованъ авто-

ромъ Хроникъ, заимствованъ буквально изъ пятикнижія п кн. Самуила и Царей. Къ этому заимствованному матеріалу авторъ Хроникъ сдёлалъ цёлый рядъ существенныхъ добавленій. Нѣкоторыя мелкія добавленія, главнымъ образомъ во II кн. Хрон., заимствованы изъ источниковъ, названія которыхъ указываются туть же: это исторіи о различныхъ царяхъ и пророкахъ. Выражались сометнія въ подлинномъ существованіи этихъ источниковъ, такъ какъ добавленія, почерпнутыя изъ нихъ, носять совершенно тоть же характерь, что и другихъ, весьма обшир-ныхъ добавленій I и II кн., касающихся Давида и Соломона, источникъ которыхъ совершенно не указанъ. Общій характеръ книгъ Хропикъ совершенно опредъленный. Хронистъ превратиль живую исторію допліннаго Израиля въ мертвую схематическую исторію церкви. Вся его работа ставить себів цівлью показать, что теократическое законодательство Монсея жило и дъйствовало до плъна, что цари гудейские, начиная съ Давида, были върными его слугами. Съ этою цълью весь матеріалъ ки. Самуила и Царей быль подвергнуть радикальной чисткъ. Выпущено все то, что противоричило основной идев хрописта и что могло такъ или иначе покировать благочестиваго. Прежде всего, исчезли всё разсказы, прямо относящіяся къ народной религіи той эпохи; изъ біографій Давида, Соломона и другихъ царей выпущены всв подробности, противорвчащія ихъроли, какть вырныхъ слугъ закона; пророки изъ проповъдниковъ морали и соціальной справедливости превращены въ фанатическихъ защитниковъ обрядоваго закона. Вся исторія царства Израильскаго (собств. Ефремова) выпущена, такъ какъ его отдільное существованіе отъ Іуды нарушало идею о единомъ израильскомъ народі, сосредоточенномъ вокругъ богоустановленнаго культа въ Герусалимъ. Съ точки зрънія хрониста, десять кольнъ—это нечестивые раскольники, сами себя отръзавшіе отъ подлиннаго Израиля и недостойные упоминанія. Но одними цензурными выпусками обойтись было нельзя. Эти выпуски не давали главнаго: они все таки не могли доказать, что обрядовое Моисеево законотеократическаго характера, дъйствительно сущедательство, ствовало до плена. Пришлось для этой цели сделать несколько общирныхъ добавленій и множество мелкихъ ремарокъ. Самое большое добавление, не обозначенное никакимъ источникомъ, это

22-29 гл. І Хрон. Здісь изложено приказаніе Давида Соломону относительно построенія храма и устройства въ немъ оффиціальнаго культа. Давидъ подробно перечисляетъ число левитовъ и ихъ обязанности, распредъляетъ священниковъ на 24 класса, устанавливаеть 24 отдёленія п'євцовъ (четыре предназначены для сыновъ Асафа, шесть-для сыновъ Гедутуна, 10-для сыновъ Гемана) и дълаетъ другія распоряженія, касающіяся храма и его военной охраны. Самъ Давидъ положиль будто бы начало этому устройству оффиціальнаго культа при перепесеніи ковчега на Сіонъ: тогда онъ собраль-со всего Израиля потомковъ Аарона и Левія и составиль хоръ пъвцовъ: а по окончани перенесенія ковчега онъ приказаль Асафу и его братьямъ пъть составленный имъ псаломъ «Возблагодарите Ягве», часть котораго повторяется въ пс. 105,1—15. Это разсказывается въ двухъ общирныхъ добавленіяхъ, І Хрон. ХV, 1—24 и XVI, 4—42. Разсказъ о построеніи и освященіи храма Соломона, заимствованный въ общемъ изъ Сам. и Цар., сильно переработанъ и испещренъ краткими добавленіями, имъющими, однако, весьма важную цель: показать, что храмъ былъ точною копіей скиніп Моисеевой, которая должна была служить его временной заміной.

Эти характеристическія черты добавленій хрониста и общей тенденціи той переработки, которой онъ отчасти подвергъ текстъ Сам. и Цар., показывають, что мы имбемъ здёсь дёло съ благочестивымь, но весьма тенденціознымь замысломь и вымысломь. «Книга закона Моисеева», т. е. теперешнее пятикнижіе, появилась впервые въ цёломъ видё только при Езрё (440 г.); изъ тъхъ частей ея, которыя существовали до плъна, твердо установлено существованіе лишь десятословія, «Книги Зав'єта», Второзаконія и легендъ о патріархахъ. Вся историческая обстановка происхожденія обрядоваго законодательства, (такъ наз. Priestercodex) 2) есть чисто искусственное произведеніе, фикція, созданная ради того, чтобы освятить тотъ строй, который установился въ общинъ второго храма стараніями книжниковъ школы Іезекінля и Езры. Но этой фикціи противор'вчила подлинная исторія, закръпленная въ кн. Сам. и Царей. Ее замънили новой, исправленной исторіей, которая кстати убила еще олного зайна: воспользовавшись легендой о томъ, что національный герой Давидь, быль музыканть и поэть. Хроника эксплуатировала эту черту въ томъ смыслъ, что превратила Давида въ благочестиваго царя-псалмопъвца, организатора музыкальной части богослуженія въ храмв. Добавленіе, сдвланное ради этого, подобно всвив остальнымъ добавленіямъ, само выдаеть свое происхождение: его языкь сильно араманзированъ, сразу отличается отъ языка Сам. и Цар., классическаго языка еврейской литературы. Это добавление, какъ и весь Priestercodex, не есть простая фикція, это только арханзація того, что существовало въ V -ÎV в. въ іудейской общинъ второго храма. Церковно-юридическій и сакральный быть изображень въ Priestercodex' какъ строй, установленный самимъ богомъ въ пустынъ, а техническая сторона богослужения и храмового устройства приписана Давиду. XXII—XXIX гл. I ки. Хрон. имвють историческую цвиность не какъ источникъ для нсторіи Давида, но какъ источникъ для характеристики храмовой музыки въ послъплънной общинъ 3).

Остается разобрать еще одинь вопросъ. Давидь быль поэть и музыканть—это исторически установленный факть. Выть можеть, онъ все-таки быль авторомь некоторых в псалмовъ, не будучи, конечно, ни авторомъ всей книги псалмовъ, ни организаторомъ храмовой музыки.

Отвѣтить на этотъ вопросъ нетрудно. Традиція кн. Сам. принисываеть Давиду два поэтическихъ произведенія, которыя и приводятся цѣликомъ. Это пѣснь въ честь павшихъ героевъ, Саула и Іонавана (II Сам., I, 17—27) и благодарственный псаломъ, который будто бы Давидъ сочинилъ, когда Ягве избавилъ его отъ руки его враговъ и Саула (II Сам. ХХ, повторяется съ нѣкоторыми варіантами въ книгѣ псалмовъ, какъ пс. 18). Изъ этихъ двухъ пѣсенъ первая не возбуждаетъ никакихъ сомнѣній. Она заимствована составителемъ І Сам. изъ «книги праведнаго», не дошедшаго до насъ очень древняго собранія пѣсенъ, которое цитируется еще въ книгѣ Іисуса Навина (Х, 12, извѣстное приказаніе Навина солнцу и лунѣ).

Пъснь на смерть Саула и Іонавана, поэтому, какъ подлинное, въроятно, произведение Давида, заслуживаетъ того, чтобы ее привести здъсь полностью:

Краса твоя, о Израиль, лежить пораженная на твоихъ высотахъ— Какъ пали герои! Не возвъщайте объ этомъ въ Гатъ, Не разсказывайте по улицамъ Аскалона, Чтобъ дочери филистимскія не радовались, Не ликовали дочери необразанныхъ... О вы, горы Гильооа! Пусть не падаеть ни роса, ни дождь на вась, горы смерти, Гдъ лежить во прахъ щить героевь, Щить Саула, помазаннаго масломъ. Отъ крови убитыхъ. Отъ руки героевъ Не отставаль лукъ Іонаоана, И мечъ Саула не возвращался пустымъ. Саулъ и Іонаоанъ, дорогіе и милые другь другу при жизии, Остались неразлучны и въ смерти, Они, которые были быстрве, чемъ орлы, И сильиве, чемъ львы. О вы, дочери Израиля, Илачьте о Саулф, Который одфиать васъ въ пурнуръ и радости, Украшать одежды ваши золотомъ. Какъ нали герои посреди боя --Іопаоанъ пораженъ на твоихъ высотахъ! Я скоролю о тебя, брать мой Іонавань; ты быль мив такь дорогь! Твоя любовь для меня была дороже женской любви!

Эта пѣснь вполнѣ гармонируетъ съ воинственнымъ духомъ Давида и проникнута своеобразной прелестью. Каждая строчка дышетъ силой и свѣжестью, языкъ богатъ образами и напоминаетъ нѣкоторыя мѣста изъ «Слова о полку Игоревѣ», гдѣ также вся природа принимаетъ участіе въ горѣ и радости героевъ. Въ томъ же духѣ четверостишіе на смерть Абнера, одного изъ приближенныхъ Саула, который былъ убитъ, какъ измѣнникъ (П Сам., III, 83—35). Давидъ изумляется, что Абнеръ, свободный человѣкъ, не знавшій оковъ, палъ такою безславною смертью. Такимъ образомъ, приведенный образецъ поэзіи Давида указываетъ, что она была совершенно чужда религіозно-моральнаго характера, каковъ характеръ псалмовъ. Эта свѣтская, военная поэзія, свѣжая и наивная, какъ и вся тогдашняя жизнь.

Какъ пали герои,

Погибли военные доспъхи!

Нельзя того же сказать про другой образецъ, приписываемый Давиду, про его благодарственный псаломъ. Авторъ его, дъйствительно, подвергался смертельной опасности: «меня окружили волны, меня ужаснули коварные потоки, меня обхватили оковы преисподней, на меня напали змен смерти». Тогда онъ воззвалъ къ Ягве, и Ягве «услышалъ изъ своего дворца его голосъ» и выступиль на его защиту. Явленіе Ягве описывается чертами чисто стихійными: «заколебалась земля, задрожали основанія небесь и зашатались во всё стороны, ибо Ягве быль разгивань. Дымь выходиль изъ его носа, пожирающій огонь изъ его устъ, отъ него загорались пылающіе уголья. Онъ склонилъ внизъ небо и спустился съ него, мракъ былъ нодъ его погами. Онъ сълъ на керуба и полетълъ на немъ и париль на крыльяхъ вътра... онъ гремъль громомъ съ неба... металъ стрвиы и молпін... тогда стали видимы недра моря. обнажились основанія земного круга»... Ягве освободиль автора нсанма изъ власти враговъ, которые были для автора «слишкомь сильны» и напали на него въ дни его несчастья. Далбе идеть восхваление Ягве за спасение. Указанная картина явленія Ягве свидетельствуєть о томь, что исаломь довольно ранняго происхожденія, хотя такіе же образы, прочно вивдрившіеся въ воображеніе израмльтянъ, повторяются въ цібломъ рядів произведеній, вилоть до Апокалинсиса. Далве, псаломъ этотъ пом'вщенъ въ добавлени къкн. Сам. (последнія четыре главы, см. объ этомъ примъчание 1-ое) неизвъстнаго происхождения. Вслъдствие этого, названный псаломъ не ръшаются приписывать Давиду, тъмъ болье, что въ псалмъ есть указанія на то, что Ягве властвуеть надъ язычниками—идея, ставшая господствую-щей только со временн Амоса, т. е. пе ранъе VIII в. Авторъ псалма объщаеть восхвалить Ягве среди иноплеменниковъ и въ заключение поминаетъ Давида и его потомство. Время псалма, такимъ образомъ, определить трудно, по во всякомъ случать онъ написанъ не ранве VIII въка, т. е. спустя 200 лътъ послѣ Лавила.

Итакъ, изслъдованіе вопроса о Давидъ и его извидът привело насъ къ тому, что историческій Давидъ могъ сочинять лишь свътскіе военные гимны, традиція же кн. Хроникъ, приписывающая ему псалмопъвчество и организацію коллегіи извидовъ, есть фикція, возникшая не ранъе IV въка. Если мы прослъдимъ исторію Израиля послъ Давида вплоть до плъна, то мы нигдъ не найдемъ ни одного намека на существованіе со-

бранія пісень, подобнаго псалмамь. Болье того, и посль плына вплоть до V віжа, ніть упоминанія о подобной книгі. Она появляется, слідовательно, очень поздно, а то обстоятельство, что вы ней есть цільй рядь псалмовь, относившихся еще отцами церкви и раввинами кы эпохі Маккавейскаго возстанія заставляеть заключить, что вы своемы теперешнемы виді она появилась не раніве конца ІІ віжа до Р. Х., слідовательно, вы большей своей части есть продукты послітлівннаго творчества. Чтобы опреділить хронологическое місто отдільных псалмовы вы исторіи іудейской литературы и дать ея правильную характеристику, необходимо познакомиться вкратції сы религіозной исторіей Израпля послії Давида и вплоть до ІІ віка, когда разражается возстаніе Маккавеевь.

#### IV. Религіозная исторія Израиля послѣ Давида.

На все вышеизложенное намъ могуть привести слъдующее возраженіе: возьмите любой псаломъ, и вы увидите, что тамъ говорится о человъческихъ радостяхъ и горестяхъ, о томъ, что страдающій ищеть утьшенія въ молитвь, спасенія оть бога, благодарить за благодении и просить милости. Не есть ли это все такія темы, которыя совершенно не зависять отъ мфста и времени, отъ измънчивыхъ условій внышней обстановки нашего бытія? Если это такъ, то такіе псалмы могли быть составлены даже и въ эпоху Давида. Значить, или традиція все таки права въ томъ отношеніи, что указываетъ эпоху Давида, какъ время составленія большей части псалмовъ, или у насъ не будеть никакой точки опоры для разрёшенія вопроса о времени ихъ происхожденія. Ибо псалмы такого общаго содержанія (а ихъ много) чрезвычайно трудно пріурочить опредвленному историческому моменту, не имъя какой нпбудь сторонней точки опоры.

На это мы должны сказать, что, во первыхъ, такое митніе о обольшинствт псалмовъ неправильно, оно возникаетъ при знакомствт съ псалмами лишь по русскому переводу, очень плохому и совершенно обезцвтчивающему подлинникъ. Въ дтйствительности, шаблонныхъ псалмовъ не такъ уже много:

кремъ того, всъ псалмы можно распредълить на цълый рядъ ръзко различныхъ категорій, при чемъ самое грубое дъленіе такое: 1) псалмы лирическаго характера, 2) историческаго характера, 3) чисто богослужебнаго характера. Во вторыхъ, псалмы первой группы, правда, многочисленные, которые имъетъ въ виду вышеприведенное возраженіе, вовсе не имъютъ и ни при какихъ условіяхъ не могутъ имътъ того характера безразличности и всеобщности, который имъ хочетъ придать нашъ предполагаемый опнонентъ. На этотъ второй пунктъ мы и обратимъ прежде всего наше вниманіе.

Раскроемъ исалтирь и возьмемъ первый исаломъ, одинъ изъ многихъ исалмовъ первой группы. «Счастливъ который не ноступаеть по примфру нечестивыхъ, не идеть но пути грвиниковъ, не сидитъ въ кругу глумящихся (надъ заповедями божімми), но находить себе отраду въ законе Ягве и день и почь размышляеть о его законть. Онт подобенть дереву, посаженному у источниковъ воды, которое приноситъ плодъ свой въ паднежащее время, и листва котораго не вянеть; и все, что (такой человъкъ) дъласть, приводить опъ къ доброму концу. Не такъ (живутъ) безбожные, не такъ, но какъ прахъ, уносимый вътромъ. Поэтому безбожные не устоять на судь, а гръшники въ общинъ праведныхъ. Ибо Ягве знаетъ путь праведныхъ; а путь нечестивыхъ погибиетъ». Всякій, кто прочитаеть этоть и цёлый рядъ подобныхь ему исалмовъ, увидить, что подобные псалмы могли возникнуть лишь въ такую эпоху, которая отм'ячена сложною религіозною жизнью. Псаломъ предполагаетъ существование определеннаго, нравственнаго или обрядоваго, закона, всемъ доступнаго, точно записаннаго, который можно подвергать изследованію. Псаломъ знаетъ понятіе гръха и праведности: гръхъ — это нарушеніе или непризнание закона, праведность-исполнение закона. Наконець. въ псалмъ фигурируеть идея паграды и наказанія: праведный будеть наслаждаться благополучіемъ, какъ нлодоносное дерево, нечестивый исчезнеть, какъ ныль, развъваемая вътромъ. Налипо, слъдовательно, продукты религіознаго рефлекса. Бываеть ли такой рефлексь во всякой религіи во всякій моменть ея развитія?

Исторія самыхъ разнообразныхъ религій отвічаеть намъ

на этотъ вопросъ отрицательно. Если разсматривать религіи, какъ соціальное явленіе, — а такова она и есть съ того момента. какъ изъ фантазіи одиноко бродящаго дикаря, она превращается въ върованіе, раздъляемое членами извъстнаго общественнаго соединенія, то мы увидимъ. что содержаніе религіи мъняется параллельно съ измъненіемъ соціальной среды, среди которой она живеть. Мы уже отмечали въ предшествующей главъ, что пока не началась классовая группировка, пока не появилась соціальная борьба и вражда, религія носить исключительно натуральный характеръ. Явленія рефлекса появляются поздиве, когда начинаеть разгораться, подъ вліяніемъ классовой дифференціаціи, классовая борьба. Въ этомъ смыслѣ чрезвычайно характерно, напр., явленіе орфизма въ Греціи. Орфикп появились одновременно съ началомъ ожесточенныхъ смуть въ греческихъ городахъ и ихъ областяхъ; они изъ пьянаго и раснутнаго Зевса старины сделали единаго бога правды и справедливости. Это совпадение не случайно; съ того момента, какъ начинаеть чувствоваться соціальная несправедливость, это чувство прежде всего находить себф отзвукъ въ религіи. Такимъ же образомъ въ эпоху Іисуса, или въ эпоху нѣмецкой реформаціи, когда происходили грандіозныя народныя движенія, прежній богъ, застывшій въ обрядности богъ раввиновъ, или католическій богъ, погребенный подъ горою схоластического хлама и сора, превращался чуть ли не въ небеснаго вождя соціальной революціи, которая должна возстановить на земль нарушенную гармонію божіей правды. Эпоха рефлекса и превращенія богагромовика Ягве въ единаго бога правды, царящаго надъ всеми народами, началась среди Израиля въ VIII въкъ, когда выступили первые великіе пророки.

Это явленіе пророчества до сихъ поръ еще не получило надлежащаго объясненія и оцѣнки. Нѣмецкая критическая школа, въ лицѣ Велльгаузена, склонна объяснять это явленіе чисто психологическимъ вліяніемъ выступленія на сцену міровой ассирійской монархіи; но это все равно, что объяснять происхожденіе хотя бы русской революціи одними пораженіями при Порть-Артурѣ и Цусимѣ. Ближе всѣхъ къ пстинѣ подошелъ Ренанъ, который выдвинулт на первый планъ соціальный элементъ въ проповѣди пророчества и сравнилъ пророковъ ст

русскими нигилистами; но описать явленіе, сдёлать его нагляднымъ путемъ мёткаго сравненія еще не значить объяснить и понять его. Подробное изслёдованіе этого вопроса не входить въ рамки настоящаго очерка; но вкратце должны быть нам'ьчены основные пункты.

Цѣлый рядъ мъстъ кн. Самуила и Царей указыпзъ вають на быстрый рость хозяйственнаго общественнаго И развитія въ Израиль въ теченіе двухъ въковъ, протектихъ со времени Давида. Процессъ эгого развитія трудно возстановить детально, такъ какъ традиція книгъ Царей, являющихся основнымъ источникомъ для исторін Израиля послѣ Соломона, окрашена ярко выраженной жреческой тенденціей. Составитель кимпъ Царей, жившій въ эпоху пльна, интересовался прежде всего отпошеніемъ іудейскихъ и израильскихъ царей къ іерусалимскому храму и культу, который представлялся ему едипственно законнымъ культомъ (какъ того требовало Второзаконіе, появившееся въ 621 г. изъ жреческой среды), и поэтому опускаль всв подробности, не касающіяся культа и военной исторіи, отсылая своихъ читателей прямо къ своимъ источникамъ \*).

Однако и въ теперешнемъ своемъ видъ книги Царей сохранили целый рядь драгоценныхь для нась указаній. Мы узнаемъ, что первенствующее значение въ хозлиственной жизни Израиля пріобрёло земледеліе, что начались неизбежные для переходной эпохи хозяйственные кризисы въ вид'в неурожаевъ при Иліи и Елисев, причемъ последній неурожай (вторая половина IX в.) быль настолько жестокъ, что были случан людобдства (2 Цар. гл. VI, 25 и след.). Рядомъ съ разложеніемъ стараго полукочевого пастушескаго быта и замѣной его земледъльческимъ замъчаются зачатки денежнаго хозяйства. На это прежде всего указывають упоминанія денегь въ качеств'є орудій обміна; въ IX в., впрочемъ, деньги не пріобрівли еще форму монеть, но были въсовыми единицами (золотой шекель равнямся приблизительно 16,37 гр.). Съ другой стороны, съ израильскими областями завязывають прочныя торговыя связи финикіяне, преимущественно Тиръ. Впервые эти связи уста-

<sup>\*)</sup> Ср. напр., II Царей XV, 21, 26, 31, 36; XII 19 п др. мѣста.

навливаются при Соломонъ, когда были выписаны мастера и матеріалы для постройки храма; въ пророческой проповъди Тиръ и другіе финикійскіе города уже занимають почетное мъсто.

Менфе для насъ ясна общественная эволюція Израиля послъ Соломона; указанія традицін слишкомъ недостаточны для того, чтобы д'влать изъ нихъ определенные выводы. Больше всего матеріала даеть для этого пропов'ядь пророковь. Эта проповідь устанавливаеть факть острой классовой борьбы, но въ очень общей формв. Мы узнаемь изъ пророческой проповъди о притеспеніяхь слабыхь сильными и бедныхь богатыми; по какія дійствительныя соціальныя отношенія скрываются этой общей формулой — установить крайне трудно. Чрезвычайно характернымъ и любопытнымъ указапіемъ является однако одно опредвленное пророческое требование: требование установить правильный судъ. Первые пророки больше всего жалуются на притеснения и несправеднивость судей и требують установленія въ судахъ милости и правды. Это указаніе для насъ прямо драгоцінно. Нами навістень цільні рядь аналогичных примівровь изъ греческой, римской, русской и германской исторій, которые показывають памь, что первая этака на политическія позицін землевладъльческой аристократіи со стороны крестьянства и бюргерства всегда направлена на ея судебныя функціи. Закрыпленіе обычнаго права въ писанномъ кодексы является непременнымъ результатомъ победы этой атаки. Такъ родились законы Дракона и другихъ законодателей въ греческихъ городахъ, законы 12 таблицъ въ Римъ; таково же происхожденіе самостоятельной юрисдикцін, основанной на римскомъ правъ, въ средневъковыхъ городахъ. Борьба за установленіе правильнаго суда въ Израилъ тоже привела къ изданію законодательныхъ кодексовъ; при этомъ появившееся въ 621 г. Второзаконіе было уже переработкой болве ранняго кодекса, уже упоминавшейся нами «Книги Завъта». Появление этой последней обыкновенно относять къ первой половин ТХ в.; но возможно, что она появилась и позже.

Вск эти обстоятельства самымъ могущественнымъ образомъ содъйствовали и преобразованію религіознаго міросозерцанія.

Яснве всего религіозное развитіе обнаруживается въ исто-

ріи культа: какъ видно изъ Второзаконія (XVI, 1—17) праздники и жертвоприношенія теряють послідніе признаки связи со скотоводческимъ бытомъ и пріобретають исключительно земледельческій характеръ. Но не меньшее изміненіе происходить и въ сферъ религіозныхъ идей. Первые пророки, настухъ Амосъ и Осія впервые выдвинули, подобно орфикамъ въ Гредіи, идею объ единомъ для всего міра богі правды и милости. Они заявили, что народъ не имбетъ настоящаго понятія о богв. Ягве, единый богъ, рядомъ съ которымъ не должно быть другихъ боговъ, ненавидить кровавыя жертвоприношенія, ихь запахь ему противенъ, онъ требуетъ, чтобы ему служили правдой и милостью. Сильные должны перестать притьсиять слабыхъ, судьи должны обижать вдовъ и сироть. Если этого не будеть, то Израилю грозить гибель. На него уже идеть Ассурь, который сокрушить израильское дарство, и Ягве не вступится за него. Такимъ образомъ, первые пророки предвидъли, что своекорыстная политика правящихъ классовъ пеменуемо приведетъ къ краху, если не будуть произведены реформы въ духѣ соціальной справедливости. Последнее требованіе они облекли формулу новой религіозной идеи. Эти первые пророки вышли прямо изъ народа, подобно своимъ полусказочнымъ предшественникамъ. Иліи и Елисею, боровшимся за Ягве противъ Ваала; позднъйшіе пророки, какъ напр. Исаія, принадлежали къ верхнимъ слоямъ тогдашняго общества, но они всецело стояли на той же точке вренія. Исаія, отделенный отъ Амоса почти полувъкомъ, въ своей картинъ будущаго мессіаническаго царства (гл. XI) попрежнему мечтаетъ о томъ, что его Мессія будеть судить слабыхъ по справедливости, б'єдныхъ по правдь, и будеть поражать насильниковъ жезломъ своихъ устъ и дыханіемъ своихъ губъ.

Рядомъ съ борьбой противъ политеизма и матеріалистическаго представленія о божествъ, пророчество выдвинуло борьбу и противъ старыхъ формъ культа. Эти старыя формы, привязанныя къ опредъленнымъ священнымъ мъстамъ, создавали привиллегированное положеніе для жреческихъ фамилій, владъвшихъ такими мъстами. Члены этихъ фамилій искусственно поддерживали притягательную силу мъстныхъ святилищъ, которыя были имъ прямо выгодны, такъ какъ лучшія части жертвъ шли въ пользу

жрецовъ, и святилища получали огромные доходы за издаваемые ими оракулы, и такъ какъ, благодаря ихъ авторитету, народная масса была всецело въ ценкихъ рукахъ жрецовъ. Пророки насмышливо говорили: идите въ Гилгалъ, идите въ Самарію, думаете, что изъ этого будетъ для васъ благо? II требуя прекращенія матеріалистическаго культа, очищенія религіи, превращенія ен въ орудіе соціальнаго переустройства, пророчество тым самым въ корень подрывало престижь старыхъ традиціонныхъ культовъ и святилищъ. Такимъ образомъ, къ основной цвли пророческаго движенія примвиналась борьба со старымъ религіознымъ бытомъ. Ліадному до мяса быковъ и тука барановъ Ягве, который не прочь быль иногда носпорить и съ Вааломъ, пророки противопоставили своего Ягве, который вовсе не желаеть, чтобы, прикрываясь его именемь, тучивли оть народныхъ приношеній жрецы старыхъ святилицъ и вмѣств съ неправедными судьями притвеняли народъ.

Рядомъ съ пророческой реформаціей, исходивней изъ интересовъ пародной массы, шло другое реформаціонное движеніе, которое можно назвать церковнымъ. Это движение возникло въ средв жречества при јерусалимскомъ храмв. Когда Соломонъ построилъ этотъ храмъ, онъ преследоваль ту же цель, какую преследоваль и его отецъ Давидъ, неренося ковчегъ, національную святыню, въ свою крвность на Сіонъ. Молодая царская власть стремилась упрочить свое положение посредствомъ религиозпой санкции, которую должно было ей дать обладание народной святыней. Не завладовъ ковчетомъ. Давидъ сдблалъ доло только на половину. Примъръ его предшественника Саула ноказывалъ, что заключающейся въ собственныхъ своихъ сипомимо опоры, лахъ, царь долженъ быль иметь опору и во вліятельномъ жреческомъ классъ: ссора Саула съ вліятельной въ то время жреческой фамиліей, владівшей храмомъ въ Сило, который былъ разрушенъ филистимиянами незадолго до Саула, очень сильно повредила его положенію. Съ этой опальной фамиліей близко сошелся Давидъ и подъ ея вліяніемъ сталъ мечтать о построеніи собственнаго храма въ Іерусалимъ. Послъднюю задачу и выполнилъ Соломонъ и въ построенный имъ храмъ Ягве прежде всего перепесъ ковчегъ завъта. Дальнъйшая исторія іерусалимскаго храма вертится вокругъ политическаго соперниче-

ства между свернымъ, израильскимъ царствомъ и южнымъ іудейскимъ, на которыя распалось единое царство Соломона послѣ его смерти. Это была борьба не только храма противъ высоть, но борьба Ягве противъ другихъ боговъ: стремленіс къ политическому объединенію влекло за собою церковномонатеистическую тенденцію. Въ борьбъ Іуды съ Израилемъ іерусалимскій храмъ быль въ рукахъ іудейскихъ царей большимъ козыремъ. Однако, старые освященные въками культы мъстныхъ святилищъ слишкомъ кръпко вросли въ народную почву для того, чтобы іерусалимскій храмь могь оттіснить ихъ назадъ. Последовавшій въ 722 г. разгромъ израильскаго царства Саргономъ, который оправдалъ печальное предсказаніе пророковъ, былъ немедленно использованъ јерусалимскимъ жречествомъ въ своихъ интересахъ. Въ это время на јерусалимскомъ престоль сидьль Хискія (въ русской библіи Езекія); онъ приняль крутыя міры противь старыхь мість культа и старыхъ святынь. Онъ разрушиль святилища на высотахъ, уничтожилъ священные камни и деревья (ашеры) и разбилъ мъдкотораго, по преданію, сділаль самь Моисей: наго зийя. послѣ этого оставалось одно только іерусалимское святилище. Такимъ образомъ, плоды пророческой проповъди, возстававшей противъ матеріалистического представленія о божестві, ножали іерусалимскіе жрецы: пользуясь всеобщимъ смятеніемъ послі разгрома Самаріи, они уничтожили м'єстимя святилища, хотя культь въ іерусалимскомъ храмѣ мало чъмъ отличался культа высотъ.

Цфль іерусалимскаго жречества была опредфленная: создать подъ своимъ главенствомъ единую церковную организацію; но для достиженія этой пфли пришлось сдфлать еще цфлый рядъ усилій. Ассиріяне, завоевавъ Израиль, стали непосредственно грозить Іудѣ; только временно неурядицы внутри самой ассирійской монархіи задерживали неминуемую гибель Іуды. Эти грозныя тучи давали снова пищу для пророческой проновфди, онф же дали и оружіе въ руки жрецовъ. Когда послф смерти Хискіи быстро возродились старые культы, жрецы выдвинули со своей стороны, въ противовфсъ пророческой идеологіи свою чрезвычайно любопытную идеологію. О ея характерф мы можемъ составить себф понятіе изъ своеобраз-

ной философіи исторіи, въ дух которой обработаны книги Царей. Эта философія исторіи чрезвычайно простая: благополучія или несчастія парода или царя зависять исключительно оть того, поскольку тоть или другой царь или то или другое кольно соблюдаеть заповеди Ягве. Содержание заповедей опредъляется отрицательно: кто служить на высотахъ передъ находящимися тамъ изображеніями боговъ, тотъ нарушаеть заповъди Ягве и не служить ему; кто служить Ягве въ јерусалимскомъ храмъ, тотъ соблюдаетъ его заповъди. Ягве не уставая твердиль этимь упрамымь израильтянамь: не почитайте никакихъ другихъ боговъ, не молитесь имъ, не служите имъ, не припосите имъ жертвъ, но служите, молитесь и приносите жертвы Ягве, который вывель вась изъ Египта и заключиль съ вами завътъ! А они не повиновались, по поступали по своему старому обычаю: Ягво почитали, по служили и другимъ богамъ, и какъ денали ихъ отцы, такъ поступали ихъ дети и внуки. Тогда сильно разгибвался Ягве на Изранля и отвратиль свое лицо отъ него; и ничего не осталось, кромъ одного племени Іуды (ср. II Цар. XVII, 35-41, 18). Такимъ образомъ, пророческое объяснение гибели царства израильскаго јерусалимскіе жрецы замінням своимь, країне упрощеннымь: достаточно припосить всв тв жертвы, которыя доселв приносились въ разныхъ священныхъ мъстахъ, въ јерусалимскомъ храмъ, на благополучіе тамошняго жречества—и все будеть спасено. Была объявлена война Ягве противъ всёхъ прочихъ боговъ, по не во имя этическаго монотеизма, а во имя государственноцерковнаго монотеизма.

Но Іуда, точно такъ же, какъ и Израиль, подаваль мало надежды на исправленіе. Когда послѣ смерти Хискіи мѣстные культы снова воскресли, понадобилась болѣе серьезная мѣра. Такою явилось Второзаконіе, книга, найденная въ храмѣ при царѣ Іосіи (ІІ Царей 22). Эта книга закона требовала служенія только Ягве и централизаціи культа въ одномъ мѣстѣ, точно опредѣляла содержаніе клира, въ пользу котораго должны были итти опредѣленныя части жертвъ, начатки вина, масла и шерсти (Второз. XII, XVIII). За неисполненіе предписанія Второзаконія были объщаны страшныя кары: Ягве поразитъ Іуду проклятіемъ, моровою язвою, горячкою, лихорадкою, воспаленіемъ, засухою,

ржавчиною, проказою египетскою, почечуемъ, коростою, соткою, сумасшествіемъ, слітотою, а въ конців концовъ предасть его на поражение врагамъ и разсветь его по всвмъ царствамъ земли (Второз. XXVIII 15 и след.). Іосія вторично произвель унпутожение мъстныхъ святилищъ и объявилъ единственно законнымъ культь Ягве въ јерусалимскомъ храмъ. Такимъ образомъ, цепковная реформація формально была завершена. Но она была движеніемъ сверху и стремилась новернуть пророческую народную реформацію въ пользу жречества. Поэтому пророчество осталось ей глубоко враждебно и продолжало указывать на необходимость морального очищения религии. Разница была только въ томъ, что теперь пророки, какъ напр. Іеремія, мечуть громы уже на јерусалимскій храмъ. Іеремія говориль: не надвитесь на храмъ Ягве и не думайте, что если опъ есть у васъ, то вы спасены; если вы не перестанете дълать злое и притеснять слабыхъ, то гибель придеть и на васъ. И гибель пришла въ 586 г. Составителю книгъ Царей осталось только меланхолически констатировать, что іудеи также не исполняли заповъдей Игве, но поступали по примъру израильтянъ, и за это Ягве отвергь весь родъ сыновъ израилевыхъ и предаль ихъ разоренію (II Цар. XVII, 19-20).

Такимъ образомъ кончилось независимое политическое существованіе Израиля. Ни соціально-религіозная проповѣді пророчества, ни нопытки дерковной реформаціи не спасти Израиля и Іуды оть поглощенія ассиро-вавилонскої монархіей. Это политическое поглощеніе было совершенно неизбъжно, оно диктовалось общими условіями жизни тогдашняго культурнаго міра. Это поглощеніе сказало решающее слово для направленія религіозной эволюціи. Уведенные въ плѣнъ іуден принадлежали главнымъ образомъ къ числу знатныхъ јерусалимскихъ свътскихъ и жреческихъ фамилій; мелкіе люди, земледъльцы и мелкіе виноградари были оставлены въ странь (II Царей XXIV, 14, XXV, 11—12). Этимъ была уничтожена почва для продолженія пророчества, но зато были созданы чрезвычайно благопріятныя условія для развитія церковности. Пленные іудеи въ Вавилонъ образовали секту, въ которой руководящимъ элементомъ были жрецы Ягве изъ јерусалимскаго храма; съ этого времени всѣ стремленія іудеевъ направлены на то, чтобы выработать строгую церковную организацію и возсоздать і русалимскій храмъ уже какъ центръ церковной общины, объединенной вокругь культа единаго бога Ягве. Первоначальный плань будущей организаціи быль набросань Іезекіплемь, пророкомь, вышедшимь изъ жреческой среды, и кром'в общаго названія им'вющимъ мало общаго съ прежними пророками 4). Въ 538 г. Киръ разръшилъ части іудеевъ вернуться на родину, гдв они немедленно принялись за возстановление храма. Окончательная организація церковной общины вокругь второго іерусалимскаго храма выработалась не сразу. Только въ 444 г. книжникъ Езра завершиль окончательную организацію этой общины на основанін принесенной имъ изъ Вавилона «книги закона Моисеева». Эта книга представляеть изъ себя не что иное, какъ теперешнее интикнижіе. Законодательная часть ен составилась изъ книги завъта, Второзаконія и составленнаго въ Вавилонъ Priesterkodex'a, представляющаго изъ себя дальнъйшую переработку началь, заложенныхь во Второзаконіи; историческая часть состоить отчасти изъ древнихъ преданій (ягвисть и элогисть), отчасти изъ историческихъ фиктивныхъ разсказовъ: историческаго вступленія во Второзаконіе и исторической части Priesterkodex'a.

Итакъ, новая церковная община имела определенный законъ, и члены ен дали инсьменную клятву неуклонно соблюдать его. Въ чемъ же заключались требованія закона? Во первыхъ, онъ подчиняль всю жизнь общины власти клира, во главъ котораго стоянъ первосвященникъ; среднюю ступень представляли священники и самую низшую левиты; законъ точно определяль политическія и богослужебныя права и обязанности каждой изъ этихъ трехъ ступеней клира. Каждый членъ іудейской общины обязывался строго соблюдать главныя требованія закона: обособленіе отъ язычниковъ, которые могли соблазпить его, и соблюдение всёхъ обрядовыхъ предписаний о жертвахъ, праздникахъ и приношеніяхъ. Эти последнія требованія, какъ сътью, опутывали всю жизнь человъка отъ колыбели до могилы повседневно, ежечасно. За исполнение закона было дано обътованіе, которое еще до сихъ поръ читается у евреевъ въ синагогъ, какъ часть молитвы schema: «и если вы будете повиноваться заповёдямъ моимъ, то я буду посылать

землъ вашей дождь благовременный, дождь ранній и поздній, и соберешь ты. Израиль свой хльбъ, вино свое и масло свое и дамъ скоту твоему траву въ поль твоемь, и ты будешь всть его и пасытишься». Это обътованіе касалось ближайшаго будущаго. Но еще въ эпоху Кира неизвъстный великій пророкт, книга котораго попала въ книгу пророка Исаін (Исаія 40 и сльд.) \*), выставиль такого рода идеологію: Израннь есть рабъ Ягве, который страдаль за грыхи міра и должент научить весь міръ истинной върв; за это онъ получить первенство надъ всыми народами. Эта идея, скомбинированная съ пдеей о будущемъ царь изъ рода Давидова подлиннаго Исаіи, стала основаніемъ такъ наз. мессіанизма, т. е. ожиданія царя-помазанника (maschiah — Мессія, греч. Хрілібт), который покоритт подъ внасть Израиля весь міръ и создасть царство матеріальнаго благополучія.

Посль Езры вилоть до И выка мы имжемъ темный промежутокъ въ исторіи общины второго храма; но въ этоть промежутокъ выясиняся целый рядъ результатовъ, которая дала конституція Езры. Жизпь попіла наперекоръ ожиданіямъ, и національная замкнутость привела къ экономическому застою. Тудеямъ приходилось выбирать одно изъ двухъ: или отказаться отъ мелочного соблюденія закона и принять участіе въ міровой хозяйственной жизни, участникомъ которой волей лей становилась Тудея со времени распространенія эллинизма. нии соблюдать законь, но зато влачить жалкое нищенское существованіе. Такимъ образомъ, первое условіе ближайшей земной награды въ видъ многочадія и богатства оказалось невыполненнымъ. Влагочестивые іудеи, hasidhim посленленной іудейской литературы или астолбо І Мак., сплошь и рядомъ попадали въ положение многострадального Іова, и несмотря на свое благочестіе, теривли несчастія п притвсненія со стороны бол'ве счастливыхъ «сыновъ беззаконія», безбожниковъ или нечестивдевъ (reschahim нослъплънной іудейской ратуры). Это противоръчіе между идеаломъ и дъйствительностью приводило многихъ къ печальному выводу, что богъ, не исполилющій обътованій, не есть богъ; а вмёсть съ этимъ должны были рушиться вст клятвенныя объщанія. «Сыны беззаконія»

<sup>\*)</sup> Его называють Второнсаіей.

открыто пошли навстр'вчу эллинизму, и съ ихъ помощью Антіохъ Епифанъ хот'влъ провести свою безумную попытку эллинизацін Іудеи посредствомъ религіозной реформы. На это посл'єдоваль неудержимый взрывъ народнаго возстанія подъруководствомъ Маккавеевъ, который приблизительно на сто л'єтъ сд'єлаль Іудею независимымъ св'єтскимъ царствомъ, пока ее не покориль Помией. Но разд'єленіе на асидеевъ и решаимъ не только осталось, но ношло вглубь: эти два теченія преобразовались въ общественныя религіозно-политическія партіи фарисеевъ и саддукеевъ.

Дальнъйшее лежить уже вив предъловь нашей темы. Предшествующее краткое изложение религозной эволюции Изранля и Туды выяснило для насъ основные моменты религозной жизни Израиля послъ Соломона. Этимъ дается критерій для опредъленія времени происхожденія иткоторыхъ отдъльныхъ неалмовъ и цълыхъ ихъ группъ. Привлекая, кромъ того, въ качествъ критерія данныя языка, мы можемъ болъе или мепъе опредъленно разбить исалмы по ихъ происхожденію или характеру на опредъленныя групны.

# V. Псалмы эпохи іудейскаго царства и эпохи плъна.

На основаніи предшествующаго изложенія мы можемъ установить следующія условія, которымь должны удовлетворять доплиной эпохи, если признать, что составленіе псалмы псалмовъ началось еще въ эпоху существованія перваго іерусалимскаго храма. Прежде всего, такіе псалмы должны содержать въ себъ указанія на существованіе царства и народа, а не религіозной общины и върныхъ ея членовъ; этимъ условіемъ уже напередъ исключается весьма многочисленная группа псалмовъ, которая предполагаетъ существование церковной общины, члены которой связаны опредъленнымъ закономъ. Это первое условіе, однако, еще недостаточно: какъ мы знаемъ, въ эпоху послѣ плѣна существовало около ста лѣтъ свътское асмонейское царство, основавшееся послѣ возстанія Маккавеевъ. Такъ какъ мы знаемъ, что псалмопъвческое творчество не прекратилось въ эпоху и этого царства, какъ показываетъ апокрифическій сборникъ псалмовъ Соломона, появившійся какъ разъ въ первомъ вѣкѣ и содержащій въ себѣ псалмы, не уступающіе съ точки зрѣнія поэтичности и языка каноническимъ\*), то такъ называемые «царскіе» псалмы лишь въ томъ случаѣ можно причислять къ доплѣннымъ, если они содержатъ указанія на историческую ситуацію доплѣннаго періода, и если ихъ языкъ не обнаруживаетъ характерныхъ особенностей поздняго еврейскаго языка. Имъя въ виду эти условія, мы можемъ найти во всей книгъ псалмовъ всего лишь нѣсколько такихъ, которые безспорно могутъ быть отнесены къ доплѣнной эпохъ.

Прежде всего къ числу такихъ псалмовъ надо отнести уже уноминавшійся нами нсаломъ 18 (см. гл. III). За такую дату этого неалма прежде всего говорить то обстоятельство, что онъ включенъ во вторую книгу Самуила, окончательная редакція которой им'єла м'єсто не поздніве, какъ лівть 25 спустя нослв паденія Іерусалима (около 561 г.). Датировать этоть исаломъ опредъленнымъ моментомъ очень трудно: весьма возможно, что онъ, какъ говорить Чейни (Cheyne), быль составлень въ экоху царя Іосін, когда ассирійская держава была въ очень затруднительномъ положеніи, и Іуда могь считать себя спасеннымъ отъ гибели. Немецкіе комментаторы предполагають, что первоначально этотъ исаломъ былъ составленъ Давидомъ, но потомъ неизвъстный поэтъ переработалъ и дополнилъ его въ духв пророческихъ идей, такъ какъ Ягве прославляется тамъ не только, какъ богъ Израиля, но какъ богъ владычествующій надъ всеми народами.

Другой псаломъ, безспорно относящійся къ эпохів до нявна, есть псаломъ 45. Этотъ псаломъ замівчателенъ въ томъ отношеніи, что рядомъ съ Півснею Півсней онъ является произведеніемъ совершенно світскаго характера и лишь случайно попаль въ книгу псалмовъ. Онъ, повидимому, былъ составленъ

<sup>\*)</sup> Этотъ сборникъ, какъ и вся литература этого періода (Маккавейскія книги и апокрифическія книги Езры, книга Спраха и др.), не дошель до насъ въ оригиналь; мы имьемъ только его греческій переводъ. Онъ содержить въ себь 18 исалмовъ, которые проникнуты асидейской тенденціей и содержать цылый рядъ указаній на главные моменты борьбы религіозно-политическихъ партій въ эпоху Асмонеевъ.

по случаю свадьбы царя. Мое сердце полно праздничнаго веселія, я ною свои п'єсни царю, говорить поэть: мой царь прекраснью всьхъ людей, онъ герой, опоясанный мечемъ, мечущій острыя стрълы, народы падають вокругь него; но въ то же время онъ любитъ справедливость и ненавидить зло. Вотъ онъ выступаеть въ одеждь, благоухающей миррой и алоэ, подъзвуки струнной музыки, радостно доносящейся изъ его дворца. Царскія дочери идуть вмість съ нимь, а по правую руку его супруга \*), украшенная офирскимъ золотомъ. Слушай, дочь мол, (обращается поэть къ супругъ царя), смотри и склони свое ухо, забудь свой народъ и домь своего отца и дай царю, господину твоему, насладиться твоею красотой. Всю изукрашенную привели тебя къ царю съ твоими дъвами-подругами. На місто твоихь отцовь, царь, вступать теперь твои сыновья, ты поставищь ихъ князьями по всей странь, и имя твое не забудется во век роды.

Этоть совершенно святскій псаломъ не мало смущаль и синатогу и древнюю церковь. Неловкость была устранена тямь, что раввины стали толковать царицу, какъ іудейскую общину, царя, какъ будущаго Мессію, а христіане истолковали этотъ исаломъ, какъ и Пъснь Пъсней, въ качествъ прообраза союза Христа съ церковью. На самомъ же дъль этотъ исаломъ есть не что иное, какъ одно изъ уцълъвшихъ произведеній придворныхъ менестрелей, служившихъ при іудейскихъ и израильскихъ царяхъ, какъ въ свое время Давидъ служилъ музыкантомъ при Сауль. Тексть этого псалма сохранился довольно плохо, такъ что нъкоторыя мъста поддаются довольно трудно переводу.

Остаются еще три псалма, въ которыхъ есть упоминаніе о царѣ. Это псалмы 20, 21 и 2. Въ псалмѣ 20 авторъ проситъ Ягве помочь царю. Онъ напоминаетъ Ягве о всѣхъ приношеніяхъ и всесожженіяхъ царя и выражаетъ надежду, что царю будетъ дана побѣда надъ врагомъ, и народъ будетъ ликовать о ней. Въ 21 псалмѣ выражается благодарность Ягве за тѣ благодарнія, которыя онъ оказалъ царю, но въ самой общей формѣ.

<sup>\*)</sup> Евр. слово scheyhal, поставленное здѣсь, обозначаетъ настоящую царицу въ противоположность подчиненнымъ наложницамъ, которыя обозначаются словомъ pilgeschim.

безъ указанія на номощь въ какомъ нибудь определенномъ дёлё. Наконецъ во 2-мь исалм'є говорится, что народы всего міра возстали противъ Ягве и его помазанника. Но тотъ, кто сидить на небѣ, смѣется надъ ними. Онъ говорить царю: ты сынъ мой, я сегодня родиль тебя, новинуйся мнѣ, и я отдамъ тебъ всъ народы и всю землю, и ты раздробищь ихъ жельзиой налкой, какъ глиняную посуду. Поэтому, цари должны быть благоразумны, служить Ягве въ страхъ и лобзать его сына, чтобы онъ на нихъ не гиввался. Если псалмы 20 и 21 могуть быть отнесены къ допленной эпохе, такъ какъ они находятся въ древивищей части книги исалмовъ и языкъ ихъ не обнаруживаеть никакихъ нозднихъ примъсей, то нельзя сказать того же про псаломъ 2-й. Исно, что въ немъ говорится не о реальномъ царв, а объ ожидаемомъ царв Мессіи. При этомъ этотъ царь Мессія будеть не спеціально іудейскій царь, какимъ его представлялъ Исаія, а царь надъ всеми пародами, т. е. такой царь, который соотвътствуеть посленленнымъ ожиданіямъ. Наконецъ, языкъ исалма обнаруживаетъ цілый рядъ характерныхъ особенностей поздняго еврейского языка; поэтому его приходится отнести къ эпохф послф илфиа, по определенную дату установить невозможно. Исаломъ 50 изображаеть судь Ягве надъ своимъ народомъ, въ пророческомъ духв. «Богъ боговъ (по тексту LXX, болье раннему и точному; евр. тексть интерполировань) Ягве говорить и зоветь землю оть востока до запада. Онъ идеть и не можеть молчать; всепожирающій огонь идетъ впереди его, и вокругъ него свиръпствуеть буря. Онь зоветь небо и землю, чтобы судить свой народъ. Слушай, мой народъ, говорить Ягве, я-Ягве, твой богъ. Не за жертвы твои я буду съ тебя взыскивать: мнв не надо быковъ изъ твоего дома, барановъ изъ твоего стада, ибо моя вся дичь въ лъсу и звърн на тысячахъ горъ. Развъ я вмъ мясо быковъ, развв я пью кровь барановъ? Приноси богу въ жертву благодарность, обеты и призывай меня въ день нужды: я приду къ тебъ и помогу тебъ. А преступнику говорить богь такъ: что ты пересчитываешь мои постановленія, и зачемъ у тебя на устахъ мой заветь, когда ты ненавидишь послушаніе, когда ты ходишь вмість съ воромь и имісшь общение съ прелюбодъями? Ты говоришь противъ братьевъ,

оскорбляеть сыновей твоей матери и думаеть, что я таковъ же, какъ ты? Я жестоко накажу тебя»... Исаломъ появился въ іудейскомъ царствъ, такъ какъ Сіонъ въ псалмѣ называется вън- помъ красоты; онъ цитируется въ «Плачъ Геремін». Такъ какъ есть упоминаніе о постановленіяхъ закона, то онъ появился послѣ 621 г.

Остаются еще 4 псалма, которые по языку и по содержанію могуть быть отнесены къ допленному періоду, хотя и не все съ одинаковою достоверностью. Это, во нервыхъ, нсаломъ 29, въ которомъ Ягве описывается такими чертами: Ягве издаеть раскаты грома падъ водами; его громовой голосъ раздробляеть кедры Ливанскіе, заставляеть ихъ скакать, какъ теленка. Отъ его громовъ содрагается пустыня Кадешъ и валятся лівса. Этоть грозный богь дасть своему народу силу и благословить его миромъ. Исаломъ 60 содержить обращение къ Игве съ просьбой о помощи. Богъ даль объщание въ своемъ свитилинф, что онъ отдасть въ руки Израили Моава, Эдома и филистимлянъ, но этой номощи народъ не видитъ. Исаломъ кончается такими словами: неужели ты, богь, отвергь насъ и не пойдень вместь съ нашими войсками? дай намъ помощь противъ враговъ, нбо человъческая помощь напрасна... вмъстъ съ богомъ мы совершимъ геройскіе подвиги, и онъ ниспровергнеть нашихъ враговъ. Въ псалмв 48 прославляется Ягве въ городъ великаго даря на Сіонъ на крайнемъ стверъ победу, которую онъ даровалъ надъ врагомъ, осаждавшимъ Іерусалимъ. Ходите кругомъ Сіона, бодрствуйте на его валу, ходите по вашимъ дворцамъ и разскажите будущему поколенію, что намъ помогъ Ягве, нашъ богъ: въчно онъ будетъ нашимъ предводителемъ-такимъ воинственнымъ приглашеніемъ оканчивается псаломъ. Большинство толкователей предполагаетъ, псаломъ былъ написанъ по случаю истребленія чумой войска Санхериба и спасенія Іерусалима въ 701 г. Эти три псалма, безспорно, относятся къ допленному періоду. Последній псаломъ 46 споренъ: онъ представляеть изъ себя побъдный гимнъ («Богъ намъ прибъжище и сила»), ритмически построенный въ три строфы, причемъ каждая кончается припъвомъ: Ягве вмёсть съ нами, нашъ оплоть богь Іакова. По содержанію его трудно пріурочить къ определеннымъ событіямъ, и поэтому нівкоторые толкователи думають, что онь были составлень вь эпоху побідоносных Маккавейских войнь.

Этимъ и ограничивается число техъ исалмовъ, которые могуть быть отнесены къ допленному періоду. Мы нарочно остаподробно, чтобы при последующей новились на нихъ такъ характеристикъ псалмовъ эпохи плъна и нослъ илъна читателю ясно было видно, что между этими двумя группами псалмовъ существуетъ глубокое различіе, и что всв последуюникониъ образомъ, даже путемъ патяжекъ, не піе псалмы могутъ быть пріурочены къ болье раннему времени. Вышеприведенная характеристика показываеть, что содержание и топъ разобранныхъ исалмовъ вполнё гармопируетъ со всемъ темъ, что мы знаемъ о допленномъ періоде: одинъ изъ нихъ носить совершенно свътскій характерь, остальные призывають Ягве, но какъ спеціальнаго бога войны, живущаго на Сіонь. Это носледнее обстоятельство показываеть намъ, что разобранные псалмы были составлены въ јудейскомъ царствв, такъ какъ сообразно съ тъмъ представлениемъ, когорое стремилось создать іерусалимское жречество, Ягве со времени построенія іерусалимскаго храма переселился съ Синая на Сіонъ.

Следующая групна неалмовъ-это пеалмы эпохи плена. Это также небольшая группа, изъ которой общеизвъстепъ псаномъ 137: «На ръкахъ вавилонскихъ тамъ сидъли мы и плакали, вспоминая о Сіонъ». Этотъ псаломъ существуетъ прекрасномъ стихотворномъ переводъ Яхонтова и принадлежить къ лучшимъ произведеніямъ еврейской поэзіи. Исалома проникнуть горячею ненавистью къ эдомитянамъ, радовавшимся разрушенію Іерусалима, и къ вавилонянамъ за тѣ горести, которыя они причинили іудеямъ. Онъ кончается такими словами: «припомни Ягве сынамъ Эдома день Іерусалима, когда восклицали они: ниспровергайте его до основанія! Дочь Вавилона опустошительница, да будеть благо тому, кто отплатить тебъ за то, что ты намъ сдълала, да будетъ благо тому, кто схватить твоихъ детей и разобьеть ихъ о камень». Изъ другихъ псалмовъ этой же группы яснъе всего выдъляются 42 и 43. Эти псалмы, несомивнию, первоначально составляли одинъ псаломъ, что видно изъ ихъ техническаго сложенія; по содержанію псаломь 43 представляеть непосредственное продолженіе 42.

Авторъ псалма пишетъ въ плену, тоскуя по родине, отъ которой онъ оторванъ, и о храмъ, въ которомъ онъ руководилъ процессіями. «Какъ лань, вздыхающая о водахъ ручья, такъ вздыхаетъ душа моя о тебъ, о богъ; слезы стали моею пищею день и ночь. Но что ты унываешь, душа моя, и воличешься? Надъйся на бога, ибо буду я его еще славить, буду славить спасеніе, которое придеть для меня и моего бога». Изъ конца исалма видно, что на родинъ храмъ Ягве существуетъ въ неприкосновенности, и тамъ продолжають приносить жертвы. Отсюда ясно, псаломъ составленъ въ изгнаніи однимъ изъ жрецовъ іерусалимскаго храма, который быль уведень вийсти съ другими нявниками при царь Іоахинь въ 597 г., посяв первой осады Герусацима вавилонянами. Приблизительно такая же точно ситуація въ исалмахъ 61 и 63. Далье къ эпохв плвна можно отнести еще песколько исалмовь, ничемъ не выдающихся не своему содержанію. Это неалмы: 14 тождественный съ 53, въ которомъ выражается такое желаніе: о пусть придеть спасепіе Изранию съ Сіона! когда Ягве повернеть судьбу своего парода, ликуй, Іаковъ, радуйся, Израиль!; псаломъ 77, где ноэть, находящійся въ тяжкой нуждь, вспоминаеть о дпяхт старины, о давно прошедшихъ годахъ, вспомпнаетъ всъ благод'вянія Ягве и задается вопросомъ: пеужели Ягве забылъ свое обътование и навъки отказалъ Израилю въ своей милости: Далье псаломъ 51, извъстная покаянная молитва: «помилуй меня, боже, по твоей милости и по твоему великому милосердію очисти мои гръхи». Поэть, находившійся, очевидно, подч вліяніемъ пророческихъ идей, говорить: «тебѣ не нравятся жертвы закланія, ты не любишь жертвъ всесожженія, но ты не отвергнешь сокрушеннаго и разбитаго сердца. Окажи милость свою Сіону, построй ствны Сіона-тогда будуть угодны тебъ жертвы, тогда принесуть на алтарь твой тельцовъ». Авторт псалма 102 также молить о милости къ Сіону: его сердце высохло, какъ спаленная солнцемъ трава, онъ забываетъ о пищъ, кожа его пристала къ костямъ, онъ все равно что пеликанъ въ пустынъ, какъ филинъ на развалинахъ, все сидитъ в плачеть, какъ одинокая птица на кровле; вместо хлеба онт ъсть пепель и смъщиваеть нитье свое со слезами. Но онъ надвется на милость Ягве, ввчную, какъ его тронъ: Ягве услы-

шить съ неба водохи плепныхъ и освободить своихъ сыновъ оть смерти: онъ вновь построить Сіонъ и явится въ своемъ величіи, а возсозданный народъ будеть его прославлять. Всв неречисленные псалмы полны тоски о прошломъ и мечтаній о будущемъ; всф они написаны въ первое время плена, когда униженіе еще слинкомъ больно чувствовалось Пс. 47, носл'ядній исаломъ, относящійся къ этой групив, уже полонъ ликованія. По своему пастроснію и содержанію онъ чрезвычайно близко родствененъ Второисаін и нанисанъ, несомивино, одновроменно съ сороковыми главами книги пророка Исаіи, нодъ непосредственнымъ впечативніемъ вступленія на престоль Кира, который тотчась же после взятія Вавилона разрешиль іудеямь вернуться. Этотъ псаломъ является какъ бы заключительнымъ ликующимъ аккордомъ для всей указанной серіи, авторы которой переходять безпрерывно отъ отчания съ надеждь, и по настроенію представляеть прекрасный переходь къ последующей серіп псаямовъ первой эпохи посяв нябна. Руконяещите, всв народы, и привътствуйте бога ликующими криками, говорить авторъ псалма, ибо всевышній Игве возсиль наконець на своемь святомъ тронъ, какъ дарь надъ всею землею и надъ всеми народами. Онъ избралъ насъ, какъ своихъ наследниковъ, какъ гордость Іакова, котораго онъ любить, онъ покорить нодъ нашу власть народы земли-итакъ, славьте бога, славьте, славьте нашего царя, славьте!

### VI. Псалмы эпохи общины второго храма.

Переходя къ разбору псалмовъ послѣплѣнной эпохи, мы прежде всего должны установить надежный критерій, который даваль бы намъ безспорное право относить всѣ прочіе псалмы именно къ эпохѣ послѣ илѣна. Такихъ критеріевъ можно установить три. Первый изъ этихъ критеріевъ является совершенно объективнымъ, а потому и безспорнымъ. Этотъ критерій—языкъ всѣхъ остальныхъ псалмовъ. Языкъ этихъ псалмовъ обиаруживаетъ специфическое словоупотребленіе. Прежде всего обращаетъ на себя вниманіе терминологія псалмовъ. Мы уже упоминали въ предшествующей главѣ, что исторія общины второго

храма характеризуется расколомъ членовъ общины на праведпыхъ и нечестницевъ, изъ которыхъ въ первомъ въкъ образовались фарисейская и саддукейская партіи. Цёлый рядъ псалмовъ и занять изображеніемь обостренныхь отношеній между праведными и нечестивцами. Однаго, праведные п нечестивцы могли, конечно встръчаться и до плъна, хотя окраска ихъ была ивсколько иная; гдв же у пась ручательство за то, что псалмы говорять именно о расколь послыплынной эпохи? Это ручательство даеть намъ терминологія псалмовъ. Для обозначенія нечестивца, не признающаго законь, псалмы употребляють слово ruschah, множ. reschahim. Это слово встрвчается въ встхомъ завъть въ разныхъ числахъ и формахъ всего 263 раза, изъ нихъ въ допленной литературе всего 24 раза. Изъ этихъ 24 случаевъ унотребленія этого слова въ доплівной литературь опо встръчается девять разъ въ значеніи виновный, неправый, несправедливый въ смысль юридической виновности. Ісзекіндь (ранияя эпоха плівна) вводить это слово въ обороть: въ его кингъ это слово уже встрвчается 22 раза, но опять таки отчасти въ старомъ значенін, отчасти въ значеніи: нечестивець, попирающій правственый законь. Всв прочіе случаи унотребленія этого слова падають уже на литературныя произведенія послів Езры. Опо встрічается въ книгахъ Притчь, Іова и въ исалмахъ и означаетъ человъка, не соблюдающаго законъ п смінощагося надъ нимъ, въ противоположность людямъ праведнымъ, соблюдающимъ законъ. Для обозначенія последнихъ въ псалмахъ употребляются два термина: saddik и hasidh, причемъ въ техъ случаяхъ, когда речь идетъ о борьбе между двумя теченіями, употребляется терминь hasidh. Этоть послед. ній терминъ въ качествю обозначенія совершенно определенной группы въ общинъ второго храма употребленъ въ первой Манкавейской книгв, въ греческой транскрипціи адгодого (І Макк. VII, 13-14). Это слово встръчается въ ветхомъ завъть въ разныхь формахь 33 раза, изъ нихъ въ допленной литературе всего 3 раза. Изъ остальныхъ тридцати случаевъ употребленія этого слова въ послінлівнной литературі 26 разъ падаеть на псалмы. Далве въ псалмахъ обращаеть на себя вниманіе употребленіе слова kodhesch, множ. kadhoschim. Это слово имъетъ абстрактное значение святость и конкретное значение

святое, въ смыслъ всякой святой вещи или лица обладающаго святостью. Оно употребляется почти исключительно въ произведеніяхъ посліплінной литературы: въ законодательныхъ частяхъ Priesterkodex'a, въ добавленіяхъ книгъ Хроникъ, въ книгахъ, Езры, Нееміи и въ псалмахъ. Въ псалмахъ это слово употребляется въ двухъ техническихъ терминахъ: святое святых, терминъ для обозначенія самой священной части скиніп собранія и второго храма, куда могъ входить только первосвященникъ, и для обозначенія святых всевышняю, т. е. праведниковъ, върно служащихъ богу и будущихъ наслъдниковъ мессіаническаго царства. Первый терминъ постоянно употреб-Priesterkodex'в и въ книгахъ Хроникъ, а второй ляется въ встрвчается, кромв псалмовъ, еще въ книгв Даніила. Наконецъ, въ целомъ ряде исалмовъ встречается много арамаизмовъ, т. е. формъ и словъ, заимствованныхъ изъ арамейскаго языка, на которомъ говорили жители Палестины въ эпоху после плена в.).

Если эти дапныя языка являются совершенно объективнымъ, неопровержимымъ доказательствомъ того, что псаямы, характеризующіеся имп, принадлежать къ эпохів послів нлівна, то два другіе критерія не обладають такою же самоочевидною безспорностью. Но въ связи съ данными языка они д'влаютъ позицію защитниковъ послепленнаго происхожденія большей части псалмовъ совершенно неприступною. Мы имвемъ здвсь въ виду два критерія, вытекающіе изъ содержанія и назначенія исалмовъ. Цёлый рядъ псалмовъ, о которыхъ мы будемъ говорить особо, предназначенъ спеціально для церковнаго употребленія во время общественнаго богослуженія и имфетъ спеціально для этого приспособленную техническую форму, которая давала возможность принимать участіе въ исполненіи такихъ псалмовъ поочередно священникамъ, левитамъ, върнымъ N прозелитамъ. Эти четыре іерархическихъ ступени религіознаго общества существовали только въ эпоху общины второго храма и только тогда же было введено въ употребление при богослуженіи пініе псалмовъ. Другая группа псалмовъ, о которой мы уже говорили во второй главъ, это пъсни пилигримовъ. Но па-

<sup>\*)</sup> Вліявіє этого языка было настолько велико, что на немъ написаны даже части книгъ Езры и Даніила.

ломничество въ Іерусалимъ, какъ къ святому мъсту, появляется тоже только послѣ плѣна, когда значительная часть іудеевъ разсвялась по различнымъ странамъ и городамъ тогдашняго культурнаго міра и приходила въ Іерусалимъ только на главные праздники. Что касается до критерія, извлекаемаго изъ содержанія псалмовъ, то прежде всего громадное большинство псалмовъ говорить объ опредъленномъ святомъ законъ, исполненіе котораго праведника ждуть богатыя и великія милости на землъ. Это не естественный или правственный законъ, о которомъ напоминали пророки, а законъ церковный; въ то же самое время это не можетъ быть Второзаконіе, такъ какъ псалмамъ совершенно чужда мысль, чтобы рядомъ съ Іерусалимскимъ храмомъ въ Гудев могло существовать или существовало какое-пибудь другое святилище, какого бы то за исключеніемь этихь возможностей ни было бога. Но остается только законь, введенный Езрой, такъ какъ никакого другого закона исторія Іуды и Израиля больше не знала. Далве, есть ивсколько исалмовъ, которые написаны на темы, взятыя изъ произведеній послівньной литературы: таковы, напримітрь, три псалма (8, 33 и 104), восхваляющие красоту творенія, авторы которыхъ несомнънно вдохновлялись разсказомъ о твореніи, содержащемся въ Быт. І (эта глава относится къ исторической части Priesterкodex'a), и исаломъ 88, имъющій одинаковый сюжеть съ Іовомъ. Наконець, есть несколько составныхъ исалмовъ, представляющихъ изъ себя компиляцію частей другихъ псалмовъ. Таковы псалмы: 71, составленный цитатъ, заимствованныхъ изъ псалмовъ 22, 31, 35, 40; пс. 108, состоящій изъ фрагментовъ 57 и 60 ис.; ис. 144, представляющій изъ себя соединеніе стиховъ пс. 18, 8, 33, 104 (только ст. 12-15 оригинальны). Наконець, пс. 86 представляеть изъ себя настоящую мозаику изъ цитать другихъ псалмовъ и изъ другихъ произведеній ветхозавътной литературы. То же самое до извъстной степени имъетъ силу и по отношенію къ самому длинному изъ всёхъ псалмовъ, пс. 119. Этотъ псаломъ технически построенъ крайне искусственно (см. следующую главу). а по содержанію не содержить ни одной оригинальной мысли: повторяются избитыя фразы о hasidhim и reschahim въ нравоучительномъ духѣ; языкъ бъденъ оригинальными образами.

Таковы тв критерін, на основаніи которыхъ мы можемъ установить послвилвнное происхожденіе цвлыхъ группъ псалмовъ. За псключеніемъ этихъ большихъ группъ, останутся немногочисленные отдвльные псалмы, принадлежность которыхъ къ эпохв послв плвна выясняется изъ ихъ индивидуальнаго содержанія. Обзоръ псалмовъ послвильнной эпохи удобнве всего начать какъ разъ съ этой послвдней категоріи исалмовъ, такъ какъ хронологически они почти всв за немпогими исключеніями стоятъ раньше всвхъ остальныхъ псалмовъ послв-плвнной эпохи.

Всв почти псалмы этой категорін принадлежать къ эпохв построенія второго храма и введенія закона. Туть прежде всего мы укажемъ на псалмы 95-100 и пс. 93. Во всвуъ этихъ исалмахъ выражается радость и ликованіе по поводу мессіаническаго суда надъ всеми народами; вместе съ этимъ называется храмъ, а образы исалмовъ родственны образамъ пророческой поэзім. Такая историческая ситуація соотвытствуєть только эпохф окончанія храма. Пророки этой эпохи совершенно определенно указывали, что возвещенное сще Второнсаіей время внадычества Израиля надъ всеми народами, после того, какъ Ягве совершить надъ ними свой судъ, настанеть какъ разъ тогда, когда будетъ окончено построение храма. Наиболже типичны изъ всъхъ этихъ псалмовъ псалмы 98 и 99. Эти псалмы очень красивы, такъ что мы позволимъ себъ привести изъ нихъ подробныя питаты. Псаломъ 98: Пойте Ягве новую пѣснь, ибо онъ дѣлаетъ чудеса, онъ возвѣщаетъ свое спасепіе и открыль предъ глазами народовъ свою справедливость. Онъ вспомпиль о своей милости къ Іакову и о своей върпости дому Израиля. Видъли всъ концы земли спасеніе, пришедшее отъ нашего бога. Пусть весь міръ ликуетъ передъ Ягве и привътствуетъ его игрой на цитрахъ и громкимъ ивніемъ; пусть море шумпть всеми своими волнами, пусть ему аккомпанируетъ вся земля, реки и горы: ибо Ягве идеть судить землю, онъ будеть судить землю по правде и пародь по справедливости. 99 исаломъ: Ягве сдънался даремъ: пусть дрожать народы! Его тронъ на керубахъ: пусть дрожить земля! Ягве великъ на Сіонъ и высоко поднялся надъ всьми народами: пусть опи славять твое ими великое и грозное! (принввъ: онъ свять)! Ты,

Ягве, устроиль правильный порядокь, ты воздаль Іакову по праву и по справедливости: славьте Ягве, нашего бога, падите ницъ передъ скамейкой, на которой покоятся его ноги. Затвиъ къ той же эпохвокончанія храма относится псаломь 24. Этотъ псаломъ состоитъ изъ двухъ частей, первоначально существовавинихъ въ видъ отдъльныхъ исалмовъ: первая часть говорить о томъ, кто можеть взойти во святое жилище Ягве на его горѣ (ст. 1-6), а вторая часть, отличная и по настроенію и по языку, описываеть вступленіе Ягве во храмъ. Первая часть болеве поздняя и довольно шаблониая по идек: взойти въ храмъ можотъ тотъ, у кого чистыя руки и открытое сердце. кто не задается суетными желапіями, а постоянно спрашиваетъ н ищеть Игве. Вторая часть зато очень красива и по языку родственна Второнсаів: «раздайтесь ввысь, в'ячыя ворота, чтобы могь войти царь славы! Но кто дарь славы? Это Ягве воинствъ, могучій герой, опъ царь славы». По всемъ вероятіямъ, соединеніе этихъ двухъ отрывковъ въ одинъ последовало во время окончанія постройки храма. Точно таковъ же по своей техникъ исаломъ 19. Первая часть (ст. 2-7) болъе ранилго происхожденія, а вторая часть болье поздняго. Въ первой части изображается величіе бога, какъ создателя земли, пеба и всей вселенной; вторая часть, ритмъ которой ръзко отличень отъ ритма первой части, въ нараллель величію бога. изображенному въ первой части, рисуетъ величіе закона: «Законъ Ягве безупреченъ, онъ освъжаетъ душу. Свидътельство Ягве върно, простыхъ дълаетъ мудрыми. Повельнія правильны, радують сердце, приказанія Ягве свътляють взоры. Служение Ягве чисто, не прекратится вовъкъ. Постановленія Ягве-сама истина, всегда справедливы; они соблазнительнъе, чъмъ золото, чъмъ груды самаго чистаго золота, они слаще, чъмъ самый сладкій сотовый медъ». Этоть псаломъ единственный, вь которомъ характеризуется такими заманчивыми красками законъ, и величіе его приравнивается къ величію самого бога; другой даты, кром'в эпохи введенія закона при Езръ, когда вся община была охвачена необыкновеннымъ религіознымъ энтузіазмомъ, подыскать нельзя. Къ этой же эпохъ относится и псаломъ 78, въ которомъ дается обзоръ чудесь Ягве со времени исхода изъ Египта и дълается

предупрежденіе впредь не грѣшить. Это содержаніе какъ нельзя болѣе соотвѣтствуетъ тѣмъ покаяннымъ размышленіямъ, которымъ предавались іудеи при введеніи закона Езрой (ср. Неем. ІХ).

Следующая по времени весьма многочисленная псалмовъ говорить уже о противоположности между праведниками и беззаконниками. Къ этой группъ псалмовъ мы отпосимъ тв исалмы, въ которыхъ еще нвтъ указаній на острое положеніе діла, т. е. такіе псалмы, въ которыхъ праведники еще выражають увъренность въ спасительномъ дъйствім праведности и не сомпъваются въ погибели печестивыхъ: если беззаконникъ и счастливъ, то его счастье непрочно и мимолетно. Другими словами, эти исалмы еще не ставять той проблемы, которая такъ остро поставлена въ книгъ Іова: не безполезна ли праведность, когда праведнаго постигають безпричинныя несчастья, и существуеть ли богь, разъ онъ лживъ и не исполняеть своихь обътованій? Программнымь псалмомь для всей этой серіи можеть служить первый псаломь, который мы уже приводили въ четвертой главъ; промъ этого исалма, къ этой группъ еще относятся 19 псалмовъ: 9, 10, 15, 16, 23, 32, 34, 37, 62, 75, 92, 101, 103, 111 +112 (одинъ исаломъ, случайно раздёленный на два), 128 (изъ собранія «пісенть пилигримовъ»), 139 и 145. Изъ всей этой группы наиболье типичными надо признать следующие псалмы: пс. 1-й, похожие на него пс. 15 п 16 н псалмы 32, 37 и 128. «Безчисленны болъзни нечестиваю; но кто довъряется Ягве, того онъ окружить своею милостью», говорить авторъ пс. 32. Ис. 37 рисуеть эти «безчисленныя бользни» нечестивца, а пс. 128счастье праведника. Оба псалма настолько типичны, что ихъ стоить привести въ подробномъ изложении. «Не возмущайся и не возставай противъ злодевъ и делающихъ дурное, советуетъ авторъ 37 пс.: ибо они увянуть и зачахнуть такъ же быстро, какъ зеленая трава. Довъряй Ягве и дълай добро, тогда исполнятся желанія твоего сердца, и твое право будеть сіять, какъ полдень. Нечестивые будуть истреблены; погоди немного-и не останется ни одного нечестиваго; посмотришь на то мъсто, гдъ стояль нечестивый-и ужь нъть его. Нечестивый замышляеть злое на праведника, но богь смется надъ

его намфреніями. Нечестивые обнажають мечь и натягивають лукъ, чтобы поразить праведныхъ, притеснить слабыхъ и бедныхъ, но ихъ мечъ произитъ ихъ собственное сердце, ихъ лукъ сломается безъ выстрела. Ягве охраняеть благочестивыхъ, отдасть имъ въ наследіе землю, сохранить ихъ владенія вовъки; въ трудное время они не посрамятся и въ голодную пору будуть сыты. А беззаконные погибнуть, какъ пестрый коверъ луговъ, исчезнутъ, какъ дымъ. Я былъ молодъ и состарълся, увъряеть, наконецъ, авторъ исалма, и не видаль праведпаго оставленнымъ, а его потомство просящимъ хлібоа. Я видыль одного нечестивца, упрямого и гордаго, какъ кедръ ливанскій, — я прошель мимо, взглянуль — и его уже нізть, исчезь, и не найти его. И все съмя нечестивцевъ будетъ истреблено навъки; слушайся только Игве и держись его путей-и ты самъ увидинь истребление нечестивыхъ». -- Исполненный фанатизма и зависти, этоть исаломъ прекрасно дополняется пс. 128, гдъ рисустся совершенно мъщанскій идеалъ счастья благочестивыхъ. «Влаго всякому, кто боится Ягве и идетъ по его путямъ: ты будешь наслаждаться плодомъ трудовъ твоихъ рукъ, тебъ будеть хорошо, работа твоя будеть успешна. Жена твоя-какъ плодопосная виноградная лоза въ твоемъ домъ; твои сыновьякакъ молодыя маслины вокругь стола твоего. Поистинъ благословенъ человъкъ, боящися Ягве. Пусть благословить тебя Ягве съ Сіона и пасетъ тебя всѣ дип твоей жизни въ счастливомъ Іерусалимѣ; пусть ты увидишь своихъ внуковъ!». Псаломъ формулируеть въ образныхъ выраженіяхъ тоть же самый идеаль многочадія и богатства, который проскальзываеть въ пс. 37 и въ пъломъ рядъ другихъ псалмовъ.

Но уже 37 пс. даеть понять, что по части осуществленія этого идеала не все обстоить благополучно. Нечестивые, reschahim, не только счастливы, въ смыслѣ, конечно, того же идеала, но и приступають уже къ агрессивнымь дѣйствіямъ противь «бѣдныхъ и несчастныхъ», за которыми скрываются тѣ же hasidhim. Послѣдніе еще полны счастливой увѣренности въ побѣдоносномъ для нихъ исходѣ борьбы: Ягве съ ними, дунеть—и не станетъ нечестивца. Въ этомъ же смыслѣ говоритъ и пс. 10. «Безбожникъ думаетъ въ высокомѣріи своемъ: богъ не посѣтитъ, нѣтъ бога» и онъ «дуетъ на всѣхъ своихъ противниковъ, говорить въ

своемъ сердць: я не поколеблюсь, изъ покольнія въ нокольніе буду свободень отъ несчастья». И воть онъ разставляеть сети, подстерегаеть и ловить въ нихъ несчастную жертву, говоря: «богъ забылъ, спряталъ лицо свое, никогда ничего не увидить». Но Ягве по призыву върныхъ накажеть его: горе сироты и несчастного останется въ его рукахъ, а онъ самъ сдвлается невольнымъ помощникомъ своихъ жертвъ. Однако, слъдующая группа псалмовъ показываетъ, что эти разсчеты оказались ошибочными. Перевъсъ оказался на сторонъ беззаконія, и hasidhim впали въ полное упыніе, плачуть и все недоум'ввають, куда же дыся Ягве и всь его обътованія. Переходомъ къ этой группъ исалмовъ отъ предыдущей являются исалмы 49 и 73, одпородные по содержанию. Для нихъ счастье беззаконниковъ и горести праведныхъ уже больно ощутимый фактъ, и онъ встаетъ нередъ инми, какъ жестокая проблема. Авторъ ис. 37 разръшилъ эту проблему такъ быстро и такъ просто, что для него, новидимому, туть даже и не было никакой проблемы. Но, какъ часто бываетъ, опъ, подобно самоувфренному полководцу передъ боемъ, ошибся въ разсчеть: врагъ оказался не такъ слабъ, и близкал побъда оказалась призрачной. Авторы пс. 49 и 73 уже не относятся такъ свыэтой проблемь, хотя рышають ее приблизительно такъ же, какъ и авторъ пс. 37. Для автора пс. 49 вопросъ о томъ, почему онъ окруженъ коварными врагами, которые полагаются на свое могущество и хвастаются своимъ богатствомъ, есть уже загадка, которую онъ хочетъ разръшить при помощи своей лиры. Да, есть богатые насильники, но ихъ счастье не въчно, никто на землъ не уйдетъ отъ смерти, не можеть откупиться отъ нея никакою ценою. А при такомъ исходъ что значить богатство? Мертвець не возьметь его съ подземное парство, гдф мертвецовъ, какъ ВЪ овепь, пасеть смерть. Но благочестивые возобладають смертью: душу поэта богь избавить оть власти ада; богатые же безумцы, какъ звъри, умирая, не имъютъ падежды на избавленіе: они уйдуть къ роду своихъ отцовъ, которые никогда не увидять света. Въ довольно неопределенной форме здесь проскальзываеть идея о возданніи за гробомъ, идея, которая дала пышный расцевть и была впервые ясно сформулирована

въ эпоху гоненій Антіоха Епифана. Но центръ тяжести псалма лежить все таки не въ этой идев, а въ утверждении сознанія, что счастье и богатство беззаконника ограничено временемъ земной жизни и преходяще, что богатство можетъ дать много, но не можетъ дать самаго главнаго: оно не можетъ выкупить человъка изъ власти смерти. Авторъ пс. 73 не такъ глубокъ. Онъ описываеть счастье нечестивцевь, ихъ надменность и въ то же время ихъ притягательную силу для народа въ такихъ чертахъ: «они не знаютъ страданій, здорово и тучно ихъ твло; поэтому гордость украшаеть ихъ шею, ихъ окутываеть, какъ одежда, насиліе. Ихъ грвхи исходять оть жира ихъ сердца, они насм'яхаются и говорять злобно... они направляють річь своихъ устъ противъ неба, ихъ языкъ идетъ по земль. Оттого пародъ поворачивается къ нимъ; они говорятъ: гдф же всевфдвніе бога, разві знаеть онь? Воть каковы беззаконники, и въчно безъ помъхъ увеличивають они свое имущество». Изобразивъ эту соблазнительную картину, авторъ исалма говорить, что на минуту усумнился въ пользѣ праведности: «напрасно и соблюдалъ чистоту своего сердца и омывалъ невинностью мои руки». Но сейчась же онь уразумыль, что такое его поведеніе позорно: «я быль передь Ягве, какъ скоть неразумный», и что, несомивнно, такое счастье беззаконниковъ мимолетно: «Ягве превратить въ одинъ моментъ ихъ счастье въ пустыню». А для себя самого поэть ничего на землѣ не желаеть, такъ какъ имветь на небв Ягве: его богатство-близость къ богу, его прибъжище-Ягве.

За этими псалмами естественно слѣдуетъ весьма многочисленная группа псалмовъ, гдѣ проблема уже не ставится, ибо она все равно неразрѣшима. Идетъ самая ожесточенная борьба; праведники совсѣмъ стѣснены, пмъ нечѣмъ житъ и дышать, и они только жалуются и молятся. Изъ всѣхъ псалмовъ этой группы (сюда относятся: 3, 4, 5, 6, 7, 11, 12, 13, 17, 22, 25, 26, 27, 28, 31, 35, 36, 38, 39, 40, 41, 52, 54, 55, 56, 57, 58, 64, 69, 70, 91, 94, 109, 140, 141, 142, 143) мы выдѣлимъ для характеристики небольшую группу псалмовъ: 11, 12, 22, 35, 36, 69 и 109. Праведники стѣснены: помоги Ягве а то скоро не останется ни одного праведника (ис. 12). Ягве совсѣмъ оставилъ своихъ слугъ, славящихъ его въ собраніи

върныхъ: праведники уже не люди, а черви, поношение людей, которые кивають головами, улыбаются и говорять: пусть Ягве спасеть тебя! За что Ягве оставиль праведниковь, непонятно: отъ утробы матери Ягве ихъ богъ, въру въ него они всасывали съ материнскимъ молокомъ. Боже мой, боже мой, почему ты меня оставиль? Не будь далеко отъ меня, а то я таю, какъ воскъ, всв мон члены ослабъли. Помоги мнъ, избавь изъ когтей льва: я буду славить тебя въ собраніи в'врныхъ и возв'єщу имя твое братьямъ (пс. 22). Счастливый нечестивецъ описывается въ такихъ краскахъ: его чрево наполнено благами Ягве, онъ имћетъ многочисленныхъ сыновей и оставляетъ имъ нмурвчи исходять щество свое (пс. 17); его гръховныя внутренности сердца, онъ не боится бога; его слова преступны и лживы, онъ задумываетъ преступленія въ своемъ жилиць и не ходить по доброму пути. И ты, Ягве, богъ справедливости и суда. помогающій и людямъ, и животнымъ, ты даешь имъ питаться отъ жира твоего дома, ноишь ихъ изъ ручья твоей радости; отдай лучше твою милость темь, кто тебя знаеть, воздай справедливость праведнымъ сердцемъ (пс. 36). Картинно описывается наступленіе нечестиваго въ пс. «воть нечестивые натягивають лукь, положили стрылу свою на тетиву, чтобы во мрак' выстрелить въ праведныхъ сердпемъ». Эти нападенія увънчиваются успъхомъ. Авторъ псалма 35, описавъ, какъ притесняютъ его и измываются reschalim, говорить: ты, Ягве, видель это, такъ не молчи, не будь далеко отъ меня, воздай мнв справедливость, не дай имъ сказать: все исполнилось по нашему желанію, мы его поглотили! Враги автора пс. 69 безчисленны, какъ волосы на головъ; онъ просить бога помочь ему, ибо ради него онъ несетъ стыдъ и позоръ. Пусть придутъ на нихъ всѣ проклятья! Пусть ихъ столь превратится въ съть, пусть ихъ глаза затмятся, ихъ бедра дрожатъ, пусть ихъ загоны будутъ опустошены, пусть ихъ палатки запустъють, пусть они будуть вычеркнуты изъ книги жизни, не будутъ записаны вмъстъ съ праведными. А я буду славить бога въ пъснъ-пъснь для Ягве пріятнве быковъ; благочестивые будутъ радоваться, и оживеть ихъ сердие. Еще болъе выразительны проклятія пс. 109: «пусть нечестивый уйдеть изъ суда осужденнымъ, пусть его молитва

вмѣнится ему въ грѣхи; пусть его дни будутъ коротки, пусть его имущество возьметь себъ другой, пусть его дъти будуть сиротами, его жена-вдовою; пусть его дети ходять, прося подаянія: пусть ростовщикъ высосеть все его достояніе, пусть чужіе разграбять его пріобрътенія. Пусть никто не окажеть ему милости, никто не сжалится надъ его сиротами; пусть его будетъ истреблено, его имя исчезнетъ во второмъ покольній; пусть Ягве не забываеть граховь его отцовь и матерей, пусть всегда ихъ гръхи будуть предъ глазами Ягве!» «Онъ любилъ проклятія—пусть его поразить проклятіе; онъ презираль благословеніе-нусть оно будеть оть него далеко; опъ надавалъ проклятіе, точно рубашку, - пусть проклятіе проникиеть, какъ вода, въ его тыло, какъ масло, въ его члены!» Приведенныя цитаты указывають ибкоторыя подробности происходящей дифференціаціи. Счастливые беззаконники богаты, въ ихъ рукахъ власть, они даже кормятся отъ храма, т. е. принадлежать къ жречеству. Этимъ последнимъ наблюденіемъ дается дата для разобранной группы псалмовъ. Жрецы іерусалимскаго храма выступають открыто, какъ «сыны беззаконія», нарушающіе законь и склонные къ эллинизму, незадолго до Маккавейскаго возстанія; ихъ услугами и авторитетомъ пользованся Антіохъ Епифанъ при проведеніи религіозной реформы. Следовательно, эту группу псалмовъ можно датировать приблизительно такъ: 200-170 г. до Р. Х. Соотвътственно съ этимъ предшествующая группа псалмовъ должна быть отнесена къ III въку, т. е. она немного моложе, а можеть быть и современна книгамъ Іова и Притчъ, которыя появились не ранте тридцатыхъ годовъ IV въка или, весьма въроятно, немного позднъе 5).

Какъ мы указывали, расколъ кончился весьма трагически. Reschahim открыто пошли навстрѣчу эллинистическому капитализму, приносившему съ собою и эллинистическую культуру. Со времени завоеванія Востока и Іудеи Александромъ условія для осуществленія праведности и благочестія, основанныхъ на крайнемъ обособленіи, стали чрезвычайно неблагопріятны. Эллинизмъ проникаль во всѣ щели и поры. Іудек окружило кольцо эллинизованныхъ странъ, перешедшихъ на

греческій языкъ, къ греческимъ культамъ и обычаямъ \*). Капиталь, какъ вездв и всюду, двлаль свое инвеллирующее двло, сглаживаль національныя перегородки п предразсудки: все, что держалось ценко за старину и хотело жить старыми традиціями, вні міровой жизни, что хотіло сохранить свою обособленность передъ лицомъ всеобщаго уравненія и сближенія, все это было обречено на жалкое существование и на гибель. Такое общественное тело было уже заживо погребеннымъ, н лишь временно какая-нибудь могучая, неожиданная сила могла гальванизпровать этотъ живой трунъ. Іудейская община была въ такомъ положеніи. «Скоро не останется ни одного веднаго» — восклицаеть одинь изъщитированныхъ нами исалмовъ; и дъйствительно, зараза къ половинъ И въка проникла. можно сказать, въ святое святыхъ храма. Пречество, какъ оффиціальный представитель общины, волей-неволей должно было вступать въ снопенія съ иноземными и нпов'єрными властителями Іуден. Эти дипломатическія спошенія сділали изъчленовъ клира хитрыхъ политиковъ, не брезгавшихъ ни подкупами, ни интригами для удовлетворенія своего честолюбія. Когда на сирійскій престоль вступняв Антіохъ Епифань, то среди і русалимскаго клира онъ нашелъ прочную опору для исполненія своего проекта эллинизаціп Іудеи. Пользуясь содействіемъ первосвищенника Іасона (греч. имя: евр. имя было Ісгошуа), Антіохъ устроиль въ Герусалимъ гимназію и пирковыя представленія; затьмъ, воспользовавшись партійными раздорами асидеевъ и решанмъ, дошедшими до уличной бойни, Антіохъ явинся въ Іерусалимъ, занялъ его, разграбилъ храмъ, прекратилъ тамъ служеніе Ягве п воздвигъ взамінь жертвенникь Зевсу Олимпійприносить жертвы Зевсу: скому. Іудеевъ заставляли силою непокорныхъ пытали и казнили. Эти религіозныя гоненія и были темь токомь, который гальванизироваль асидейство и вновь разбудиль чувство національной и религіозной нетерпимости, начавшее было уже замирать въ іудейской общинв. Противъ Антіоха началось возстаніе, подъ предводительствомъ братьевъ Маккавеевъ. Оно пошло очень успъшно; скоро сирійцы

<sup>\*)</sup> Напр., въ Газъ былъ храмъ Аполлону, въ Тпръ былъ жертвенникъ Геркулесу и совершались въ честь его игры; на монетакъ изображались греческие боги.

были изгнаны изъ Іерусалима, храмъ очищенъ отъ «мерзости», и тамъ былъ возстановленъ культъ Ягве (171—165).

Целый рядъ псалмовъ, несомненно, происходить изъ этой эпохи. Еще Оедоръ Мопсуетскій въ IV въкъ замьтилъ, что содержаніе некоторыхъ псалмовъ совпадаеть съ теми событіями, которыя имыи мысто въ Іудев въ указанный промежутокъ времени. Такихъ псалмовъ онъ выдълилъ 17 (44. 47, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 62, 69, 74, 79, 80, 83, 108, 109, 144); no ero мивнію, авторомь этихъ псалмовъ быль, конечно, Давидъ, такъ что исалмы эти надо разсматривать, какъ пророческое изображеніе Маккавейской эпохи, выраженное въ лирической формъ. Новъйние инслъдователи признають опредъление Оедора весьма остроумнымъ, по не внолив съ нимъ соглашаются. Нъсколько неалмовь, указываемыхь Федоромь, посять тоть же характерь, что и только что разобраннал группа псалмовъ: они говорятъ объ ожесточенной борьов асидеевъ и решаимъ, и только отдёльныя выраженія дають возможность толковать решанив не только въ смысле эллинетовъ-іудеевъ, но и въ смысле спрійдевъ. Поэтому эти исалмы очень спорны; на этомъ же основаніи нельзя согласиться и съ Чейни, который относить къ маккавейской эпохіз довольно многочисленную группу псалмовъ. Но зато другіе псалмы, безспорно, относятся къ маккавейской эпохф. Одни изъ нихъ обнаруживають буквальное почти сходство выраженій съ м'єстами изъ I Маккавейской книги; другіе совершенно опредъленно говорять объ иноземныхъ врагахъ, подвергающихь іудеевь религіознымь гоненіямь, и описывають отдёльные моменты этихъ гоненій, соотв'єтствующіе историческимъ фактамъ, сообщаемымъ І Макк. Только эти псалмы и можно считать маккавейскими. Это следующе: 44, 59, 66, 74, 79, 83 и 118; ис. 89 и 80, быть можеть, также изъ этой эпохи. Почти все эти псалмы, за исключениемъ разве только пс. 66, принадлежать къ лучшимъ образцамъ книги псалмовъ и заслуживають полнаго вниманія.

Авторъ 14 пс. горько жалуется: «ты отдаль нась, какъ овець на събдение и среди язычниковъ разсвяль нась; ты продаль народъ свой за безцвиокъ и не обогатился покупною цвною его, ты сдвлаль нась предметомь поношения среди сосъдей нашихъ, предметомъ посмвяния и насмъшки въ окрест-

ностяхъ нашихъ... Все это пришло на насъ, хотя и не забыли мы тебя и не нарушили завътъ твой... ибо за тебя убиваютъ насъ каждый день, смотрять на насъ, какъ на овецъ для закланія». Авторъ псалма 74-го зоветь Ягве: «подними стопы свои къ въчнымъ развалинамъ-все опустопилъ врагъ во святилищь; рычать враги твои среди мьсть праздничныхъ собраній твоихъ, поставили знаменіями знаменія свои. Они предали огню храмъ твой, до земли осквернили жилище имени твоего. Знаменій нашихъ не видимъ, и ність пророка, и не знаемъ, доколів»... Здъсь цълый рядъ соприкосновеній съ І Макк.: знаменія язычниковъ-это βδέλυγμα έρημώσεως (І Макк. І, 54), т. е. мерзость запуствнія, антарь Зевсу Онимпійскому; объ отсутствін пророка, котораго жаждали въ это время іудей, говорить также І Макк. Пс. 79 содержить цёлый рядь параллельныхъ м'всть съ 44 и 74: начинается онъ такъ: «боже, пришли язычника въ паслъдіе твое, осквернили храмъ твой святой, обратили Іерусалимъ въ груду развалинъ; отдали твла рабовъ твоихъ на съвденіе птицамъ небеснымъ, плоть праведниковъ твоихъ-звърямъ земнымь; они пролиди ихъ кровь, какъ воду вокругъ Герусалима, и некому похоронить ихъ» (ср. I Макк. VII, 17-18: хата тох λόγον δυ ἔγραψε, σάρκας όσίων σου και αξματα αύτῶν ἔξέχεαν κύκλφ Ίερουσαλήμ, καὶ οὐκ ἦν αὐτοῖς ὁ θὰπτων) №). ΑΒΤΟΡЪ ΠΟΒΙΜΑ 59 ΗΑходится въ городъ, осажденномъ врагами. Враги эти-язычники; каждый вечеръ возвращаются они, воють, какъ собаки, и окружають городь. Но не отвратился отъ бога и не согръшиль передъ нимь осажденный городь. Псаломъ 83 призываетъ бога на помощь противъ коалиціи народовъ, которые пошли на Израиля, говоря: «пойдемъ и уничтожимъ ихъ изъ числа народовъ, и не останется болье памяти объ Израиль. Ибо они согласились между собою въ сердцъ своемъ, противъ тебя союзь заключили они: шатры Едома и измаильтяне, Моавъ и агаряне, Гевалъ, и Аммонъ, и Амалекъ, филистимляне съ жителями Тира». Эта коалиція засвидітельствована въ І Макк. V, 1-2. Именно, когда Іерусалимъ поналъ въ критическое положеніе, противъ него поднялись всѣ враждебные іудеямъ народы. Старинная терминологія псалма есть не что иное, какъ

<sup>\*) «</sup>По слову, какъ написано: тѣла праведниковъ твоихъ и кровь ихъ пролили вокругъ Іерусалима, и не было для нихъ погребальщика.»

поэтическій пріемъ, такъ какъ авторъ псалма обнаруживаетт прекрасное знаніе допленной литературы, и его языкъ пестритъ арамаизмами, такъ что, следовательно, онъ не могъ писать о событіяхъ, имѣвшяхъ мѣсто до плѣна; кромѣ того, до плѣна о такой коалиціи неть упомпнанія. Между темь въ І Макк. почти такая же терминологія; тамъ упомянуты: сыны Исава — Едомъ сыны Веана (арабское племя) = измаильтяне и агаряне; сыны Аммона = Аммонъ; язычники галаадскіе = Моавъ; наконецъ, Тиръ. Авторъ псалма прибавляетъ отъ себя еще филистимлянъ. Ассура, амалекитянъ и другіе народы, для усиленія впечатлънія на читателя. Исаломъ 118-хвалебная и благодарственная ивснь Ягве по случаю нобъды надъ врагомъ. «Строгою карою наказалъ меня Jah (сокращ. Jahwe); но смерти не предалъ меня... Всв язычники окружнии меня... изъ ствсненія воззваль я къ Ягве, именемъ Ягве рубилъ я враговъ...» II вотъ теперь. «кликъ ликованія и поб'яды въ шатрахъ праведныхъ». П'ввцы идуть въ храмъ: «отворите мнв врата праведности, я иду и возблагодарю Jah.» Исаломъ кончается призывомъ къ торжественному праздничному жертвоприношенію и возгласомь: «возблагодарите Ягве, ибо онъ благъ, ибо вовъки милость его!» Въ продолжение всей эпохи после плена и до Маккавеевъ не было пи одной борьбы, ни одной побёды іудеевъ надъ внёшнимъ врагомъ, такъ что попытки относить исаломъ къ эпохъ Езры надо считать неудачными. Въ I Макк. (IV, 54-56), между твиъ, разсказывается о торжественномъ очищении н освященій храма Іудой Маккавеемъ послѣ побѣды надъ сирійцами и сосъдями (въ 165) въ такихъ выраженіяхъ: «храмъ очистили и освятили при пеніи гимновъ, при звукахъ киваръ и кимваловъ, принесли жертву за спасеніе и во славу бога, и, обратившись къ небу, пъли гимнъ и славили господа (точ хорю = Jahwe), ибо онъ благъ, ибо вовъки милость его.» На ту же тему, но нъсколько въ иномъ духъ написанъ псаломъ 30. Онъ обозначенъ, какъ псаломъ, предназначенный для исполненія на праздникъ освященія храма; это обозначеніе, какъ и другія, было прибавлено, в роятно, послъ появленія псалма, но по содержанію псаломъ вполнъ соотвътствуетъ этому обозначенію, если им'єть въ виду праздникь, установленный Іудой Маккавеемъ. Псаломъ начинается хвалой Ягве за то, что

Ягве вывель душу поэта изъ подземнаго царства и спасъ его. Гнфвъ Ягве постигъ Израиля; но гнфвъ его длится только мгновеніе, а милость-цілую жизнь: если вечеромъ слезы, то утромъ ликованіе. Когда Ягве, разгиванный, скрыль свое лицо, поэтъ взмолился о милости: что пріобрътешь ты оть моей крови, если я сойду въ могилу? Развѣ будеть тебя славить прахъ, развъ возвъстить онъ твою върность?... И Ягве превратиль плачь въ танецъ, опоясаль поэта радостью. Исаломъ не можетъ относиться къ моменту прекращения плина, такъ какъ поэтъ призываетъ хвалить бога hasidhim; далже, ст. 10 ясно говорить о кровавых гоненіяхь, которыя гровили совершенно уничтожить почитаніе Игве. Ситуація псаяма, такимъ образомъ, подходить только къ 165 г. Родственнымъ но содержанію и тону псалмамъ 118 и 30 является ис. 66. Это также хвалебная и благодарственная ифсиь Игве, который покараль, но потомъ снасъ своихъ върныхъ; иввецъ идеть въ храмъ принести за это Ягве благодарственныя жертвы и обЪты.

Остаются спорные псалмы, 80 и 89. Исаломъ 80 чрезвычайно поэтичень; это одна изълучинхъжемчужинъ всего сборника. Поэтъ призываетъ настыря Израния, возећдающаго на керубахъ, явиться и помочь Израилю: «боже, возстанови насъ, просвыти лицо твое и помоги намъ! Ягве, богъ воинствъ, какъ долго ты будешь гиваться на свой народь? Ты пакормиль его хльбомь изь слезь, напоиль слезами, ты сдвлаль нась яблокомъ раздора между нашими сосъдями, наши враги смъются надъ нами... Изъ Египта ты вывель виноградную лозу, прогналъ язычниковъ и посадилъ ее. Ты оберегалъ ее, и она пустила корни свои и наполнила землю; горы покрылись ся твнью, кедры божій-ея ввтвями. Она простерла свои логины до моря, свои отпрыски до реки. Зачемъ разрушиль ты стены ея, и обрывають ее всь, проходящие по дорогь? Вепрь изъ леса обгрываеть ее, все, что водится въ поле, поедаеть ее. вернись же, взгляни съ небесной высоты и Боже воинствъ, вспомни эту виноградную лозу»!.. Въ заключение авторъ говорить: «мы не будемъ уклоняться отъ тебя; сохрани нашу жизнь, и мы призовемъ твое имя». Пс. 89 цитируеть пс. 80; аплегорію онъ устраняеть, но вводить пфито ей апалогичное: вспоминаеть всь обътованія Ягве Давиду и противопоставляєть имъ печальную действительность, когда все раззоряють Израиля и насм'єхаются надъ нимъ. Эти псалмы не дають пеопровержимыхъ доказательствъ своей принадлежности къ Маккавейской эпохѣ, но весьма подходять къ ней по своему духу и настроенію, такъ что очень многіе комментаторы датирують ихъ этою эпохой.

Остаются еще двъ крупныхъ группы исалмовъ и нъсколько отдыльныхъ. Эти псалмы трудно пріурочивать къ какому-нибудь определенному моменту эпохи после плена. Первая изъ этихъ группъ, пъспи пилигримовъ, вошла въ книгу исалмовъ въ видъ цъльнаго сборника (120-134); по содержанію къ этой группъ подходить еще только не. 84, радостная песнь пилигрима при вход'в въ храмъ. Въ настоящее время очень трудно сказать, когда составилось собраніе 120-134 пс. Оно составлялось постепенно, изъ неалмовъ, существовавшихъ ранбе, но подходившихъ по своему настроенію къ нутешествію пилигримовъ. Псалмы эти разнаго содержанія: одинъ изъ нихъ мы уже цитировали въ грунив исалмовъ, изображающихъ противоноложность между hasidhim и reschahim. Типпчнымъ представителемъ группы является псаломъ 122. «Я возрадовался, когда мев сказали: мы идемъ къ дому Ягве! Наши ноги стоять у твоихъ воротъ, о Герусалимъ, вновь отстроенный Герусалимъ, куда стекаются племена Ягве, чтобы славить его имя. Молитесь о миръ для Іерусалима; пусть покой будеть удъломъ тъхъ, кто любитъ тебя, Іерусалимъ, пусть миръ царствуетъ надъ твоими ствнами и башнями.» Нъкоторые псалмы этой группы являются простыми молитвами (123, 130) другіе восхваляють Ягве, его милость къ Израилю и вспоминають его обътованія (напр. пс. 132). Заканчивающій всю группу исаломь 134 является какъ бы заключительной пъсней для всего путешествія пилигримовъ. Войдя въ храмъ, они къ левитамъ и священникамъ: «хвалите Ягве, обращаются всѣ слуги Ягве, стоящіе въ домѣ его ночью; поднимите руки къ его святилищу и хвалите его!» На это клиръ отвъчаетъ: «да благословить тебя Ягве отъ Сіона, создатель неба и земли».

Слѣдующая группа псалмовъ состоитъ изъ такихъ псалмовъ, которые спеціально были составлены для церковнаго употребленія при богослуженіи, въ отличіе отъ всѣхъ осталь-

ныхъ псалмовъ, которые также употреблялись при церковномъ богослуженіи, но были приспособлены для этой ціли много позже своего появленія. Яснье всего изъ этой группы псалмовъ выделяются две группы. Это, во первыхъ, заключительная группа 146—150 пс., представляющихъ изъ себя чисто церковные хвалебные гимпы, начинающиеся и оканчивающиеся возгласомъ hallelujah, т. е. славьте Jah (= Jahwe). Во вторыхъ, группа псалмовъ 113, 114, 115, 117, которые вмёстё съ пс. 116 и 118 составляють до сихъ поръ въ еврейскомъ богослуженій такъ называемую группу hallel; она поется на правдимкахъ новолунія, освященія храма, пасхи, пятидесятинцы и кущей; 113 и 114 поются на пасхф передъ объдомъ, 115-118-посль объда. Два изъ псалмовъ, входинцихъ въ составъ богослужебной группы Hallel, 116 и 118, отнесены нами къ другой грунпф; содержание ихъ разнится отъ осталь ныхъ, и они были присоединены къ этой групив, въроятно, позднве. Красивъ псаломъ 114 этой групны, насхальный псаломъ: «когда Израиль выходиль изъ Егинта, домь Іакова уходилъ изъ косноязычнаго народа, тогда Іуда былъ его святилищемъ, Израиль-его властью. Море увидало его и побъкало, Іорданъ потекъ назадъ, горы прыгали, какъ козлы, холмыкакъ ягнята. Что съ тобой, море, что ты быжнинь, что съ тобой, Іорданъ, что ты течешь назадъ? Что вы, горы, прыгаете, какъ козлы, вы, холмы, какъ ягнята? Дрожи, земля, передъ господомъ, передъ богомъ Такова, который превращаетъ скалу во вмёстилище водъ, голый камень—въ источники водъ». Очевидно литургическое происхождение псалмовъ 135 и 136. Этп исалмы исключительно хвалебные. Ис. 135 содержить больтую буквальную цитату изъ пс. 115 (115, 4-11 = 135. 15-20); онъ заканчивается призывомъ хвалить Ягве, гдв всв приглашаемые перечисляются въ іерархическомъ порядкі: домъ Израиля, домъ Аарона, домъ Левія, почитатели Ягве, т. е. прозелиты. Ис. 136 построенъ такимъ образомъ: каждый стихъ состоить изъ двухъ половинъ: въ первой половинъ каждаго стиха приглашаются благодарить Ягве и перечисляются его благодвянія, а вторая служить припввомь («ибо его милость не прекратится въчно»). Первая половина пълась священииками, припъвъ пълъ народъ (ср. И Хрон., VII, 3,6). Ис. 67благодарственная молитва за ниспосланіе жатвы; онъ есть не что иное, какъ варіантъ жреческой формулы того-же содержанія, приводимой въ кн. Числъ, VI, 24 и слъд. (Priestercodex).

Остальные 18 псалмовъ не могуть быть отнесены ни къ одной изъ разобранныхъ выше группъ. Изъ этихъ псалмовъ заслуживають вниманія следующіе пять: 65, 68, 104, 107, 110. Исаломъ 65 написанъ по такому поводу: Ягве посътиль землю неурожаемъ, по вслъдъ за неурожаемъ последовала богатал жатва; Ягве напоилъ землю потоками дождей, приготовилъ хлѣбъ и увінчаль годъ своею милостью; луга степей блестятъ влагой, холмы ополсываются радостью; пастбища покрыты стадами, долины полны верна. Все наперерывь ликуеть и поеть, а благочестивые исполняють передъ Ягве въ его святомъ храмъ свои объты за услышанныя молитвы. Исаломъ имъетъ точки соприкосновенія со Второпсаіей, такъ какъ называеть бога прибъжищемъ всякой плоти, всехъ концовъ земли и отдаленныхъ мъсть моря; такимъ образомъ, исаломъ принадлежитъ. несомивино, къ послъилънной эпохъ. 61 исаломъ изображаетъ побъдоносное шествіе Ягве, отъ лица котораго убъгають всь пенавидящіе его, исчезають, какь дымь, тають, какь воскь оть огня, въ то время какъ праведные радуются и ликують о богъ. Побъдоносное шествіе Ягве, передъ которымъ трепещуть всъ цари и народы, изображается чертами, заимствованными изъ различныхъ произведеній древней еврейской литературы, причемъ пъвецъ выбралъ наиболье красивыя и наиболье сильныя мъста. Исаломъ цитируетъ нъсколько разъ пъснь Деворы, имъетъ точки соприкосновенія съ благословеніемъ и пѣснею Моисея (Второз. 32, 36) и съ Второисајей.

Очень красивъ псаломъ 107. Этотъ псаломъ прославляеть Ягве, какъ спасителя изъ всякой нужды. Онъ раздѣляется на пять строфъ, между которыми помѣщены четыре антистрофы почти одинаковаго содержанія. Первая строфа вспоминаеть бѣдствія Израпля, когда онъ блуждаль въ пустынѣ по непроходимымъ дорогамъ, терпя голодъ и жажду. Вторая строфа описываеть бѣдствія плѣнныхъ, третья строфа — бѣдствія больныхъ, четвертая строфа — бѣдствія мореплавателей; каждая антистрофа начинается призывомъ о помощи и описываеть спасеніе, ниспосланное Ягве. Пятая строфа является по-

учительнымъ заключеніемъ: «Ягве превратить ръки въ пустыню, каналы въ пустыри, плодоносную землю въ солончакъ, если тѣ, кто тамъ живетъ, дѣлаютъ злое; но за благочестіе онъ превратитъ пустыню во вмѣстилище водъ, поселитъ тамъ голодныхъ, и они будутъ тамъ засѣвать поля, сажать виноградники, разводить скотъ и наслаждаться плодами своихъ трудовъ». Исаломъ содержитъ цѣлый рядъ точекъ соприкосновенія со Второисаіей и съ княгой Іова.

Общемзвъстенъ псаломъ 104 (Благослови Ягве, моя душа), который описываеть красоту творенія и величіе Ягве, раскрывающееся въ природь. Авторъ нсалма въ своемъ изображеніи природы примыкаетъ къ разсказу о сотвореніи міра Быт. І; кром'в того, онъ пользуется Второмсаіей, Іовом'ь и другими псалмами; свой исаломъ псалмисть заключаеть такимъ пожеланіемъ: пусть придеть конецъ грівніникамъ на землів и нусть не будеть больше нечестивыхъ (reschahim). Весьма загадочнымъ казался комментаторамъ псаломъ 110. Содержание его следующее: «такъ говорить Ягве моему господину: сядь по правую сторону отъ меня, и я положу враговъ твоихъ подъ твои поги. Твой могущественный скипетръ Ягве простреть съ Сіона; властвуй надъ врагами своими... Ягве клялся и не расканвается въ этомъ: ты будень священникомъ \*) въчно, подобно Мельхиседеку». Далее говорится, что этоть ожидаемый царь-священникъ уничтожитъ царей и будетъ судить народы. Нетъ никакого сомненія, что этоть псаломь послепльнный, такь какь вт немъ, рядомъ съ царскимъ достоинствомъ, выдвигается достоинство жреческое, которое пріобрѣло равноцѣнное царскому значенію достоинство лишь въ общинт второго храма; весь вопросъ заключается въ толкованіи псалма. Уже въ эпоху Христа псаломъ единодушно толковался всёми въ мессіаническомъ смысль. Такъ его понималь Павель, евангеліе Матоел, Деянія и Апокалппсисъ. Но современные комментаторы пытались истояковать этоть псаломъ въ примъненіи къ одному изъ асмонейскихъ царей, которые въ одно и то же время были и царями, и первосвященниками, какими были, напримъръ, Іонаоант и Симонъ; это толкованіе находило поддержку въ одномъ м'вств I Макк. книги (XIV, 41): «іудеи решили, чтобы Симонт

<sup>\*)</sup> Слово kohen, употребленное здёсь, обозначаетъ первосвященника

быль ихъ вождемъ и первосвященникомъ вовѣки». Это толкованіе остается, однако, спорнымъ.

Остальные псалмы \*) не представляють изь себя ничего особенно зам'вчательнаго. Ихъ посл'впл'внное происхожденіе выясняется отчасти изь ихъ содержанія,—такъ, они являются по большей части или компилятивными, или цитирують произведенія эпохи пл'вна или посл'в пл'вна;—отчасти изъ ихъ языка, въ которомъ обнаруживается прим'всь арамейскихъ формъ и специфическая терминологія, которую мы указывали выше.

Остается вопросъ, какъ и когда псалмы были собраны въ теперешиюю книгу псалмовъ и получили богослужебное и каноническое зпаченіе. Этотъ вопросъ очень неясный, и относительно него можно высказать лишь болве или менве въроятныя гипотезы. Несомивнно, псалмы были продуктами и индивидуальнаго творчества отдыльныхъ поэтовъ, которые не предназначали ихъ по большей части для церковнаго употребленія; для такового были непосредственно составлены лишь очень немногіе псалмы. Церковное богослужение отбирало изъ массы существовавшихъ и пввшихся въ народѣ псалмовъ наиболѣе для него подходящіе. Такимъ путемъ создались сначала отдёльныя собранія псалмовъ; ко времени Маккавейскаго возстанія такія собранія, имівтія священное значеніе, въроятно, уже существовали: навърное такія собранія существовали въ эпоху Інсуса (ср. Марк., 14, 26). Когда книга псалмовъ пріобрела современный видъ, можно опредвлить на основаніи даты перевода LXX, который датируется 150-100 годами. Труднее сказать, когда было признано каноническое значение псалмовъ. Во всякомъ случав, это имвло мъсто ранъе завершенія ветхозавътнаго канона (II в. по Р. X.), такъ какъ книга псалмовъ открываетъ собою третью часть канона, уже упоминаемую Іисусомъ Сирахомъ (132 г.).

<sup>\*) 8, 33,</sup> примынающіе къ 104 по своему содержанію; 72, мессіаническаго содержанія, цитир. Захарію; 76, изображающій судъ Ягве; 81, приспособленный для пінія при праздникі Кущей; 85—молитва о помощи и пришествіи Мессіп; 87—неопреділеннаго характера; 88—молитва отчаянія навіянная Іовомъ; 90—изображающій вічность бога и бренность человінка; 105 и 160—поучительные псалмы, вспоминающіе факты милости Ягве изъ исторіи Израиля; 119, уже упоминавшійся; 138—неопреділенный

## VII. Историческое значеніе псалмовъ. — Техническое строеніе псалмовъ.

Итакъ, передъ нами пропіли одна за другою самыя разнообразныя группы псалмовъ. Наше богослуженіе превратило ихъ въ мертвыя формулы, монотонно читаемыя въ церкви въ плохомъ переводѣ, который обезличиваеть и сглаживаетъ индивидуальныя особенности каждаго отдѣльнаго псалма; они все равно, что кости, которыя видѣлъ пророкъ Ісзекіиль, бѣлыя, мертвыя, нохожія одна на другую кости, разбросанныя въ полпѣйшемъ безнорядкѣ. Но подобно тому, какъ кости Ісзекінля одѣлись потомъ плотью и превратились въ живыхъ людей передъ пзумленнымъ пророкомъ, точно такъ же историко-литературный анализъ псалмовъ превращаетъ ихъ изъ мертвыхъ формулъ богослуженія, тоскливыхъ, заунывныхъ, похожихъ одна на другую, въ индивидуальныя литературныя произведенія, дышащія непосредственными внечатлѣніями многовѣковой и многообразной исторической дѣйствительности.

Мы видимъ тенерь, что книга исалмовъ есть собраніе чрезвычайно разпообразныхъ поэтическихъ произведеній, создававнихся на протяженій болье пяти въковъ; авторами исалмовъ были не тъ пъсколько лицъ, имена которыхъ стоятъ тенерь въ началь большей части исалмовъ, а невъдомые намъ поэты, причемъ нъкоторые изъ нихъ по силь поэтическаго таланта не уступаютъ лирикамъ другихъ народовъ.

Но имъють ли для насъ, людей XX в., исалмы какое-нибудь другое значеніе, кромѣ чисто литературнаго? Другими словами, могуть ли псалмы, какъ произведенія лирической поэзій, претендовать на большее значеніе, чѣмъ, напримѣръ, другіе богослужебные гимны греческаго происхожденія, всѣ эти стихиры, ирмосы, тропари, кондаки и т. д.? Уже предшествующая глава довольно ясно показываеть, что псалмы могуть имѣть такое значеніе.

Прежде всего, историко-литературный анализь псалмовт даеть намь возможность сдёлать иёкоторыя наблюденія надт развитіемь еврейской литературы. Эти наблюденія дають слёдующіе итоги. Еврейская лирика стояла на кульминаціонной точків своего развитія въ доплінную эпоху. Исалмы доплінную

ной эпохи вместе съ другими известными намъ лирическими произведеніями той же эпохи (песнь Деворы, песнь Моисея, пъснь Давида въ честь Саула и Іонаоана) являются, безспорно, лучшими произведеніями еврейской лирической поэзіи. Они чрезвычайно богаты образами, въ нихъ бьетъ ключемъ молодая сильная жизнь, широкая и светская, еще не замкнутал въ узкое кольцо церковпаго ритуала. Пленъ и въ особенности эпоха после плена-это эпоха упадка лирической музы. Исалмы этой эпохи становятся монотонными и однообразными, р'ядко проскальзываеть въ нихъ меткій образъ или смелое выраженіе. Это понятно само собою: народа больше н'ять, осталась религіозная секта съ маленькими задачами личнаго спасенія и мінцанскаго благополучія. Вдохновляєть поэтовь уже не жизнь, а старая литература; исалмисты эпохи после илена уже не придворные менестрели, а церковные ибвцы, изучивше пророковъ и законъ. Подъемъ замъчается только въ последній моменть, въ эноху Маккавеевъ, когда религіозныя гоненія вновь подняли національное чувство. Псалмы маккавейской эпохи рівако выдівляются изъ всіхь остальныхь неподдільностью чувства и пркостью образовъ. Но это была нослъдняя вспышка потухавшаго костра: національное царство скоро опять исчезло, и вм'вст'в съ нимъ, на этотъ разъ окончательно, исчезла націопальная поэзія.

Эти итоги вполн' соотв' втствують тому, что мы знаемь вообще объ исторіи еврейской литературы: золотая ея эпоха это эпоха до ильна, когда появились наиболь поэтическія части пятикнижія, когда создалась народная эпопея о завоеваніи Ханаана, о любимыхь національных герояхь, о Давидь, объ Иліи, когда дыйствовали и писали первые великіе пророки. То, что появилось въ плыну и послы плына, было переработкой стараго матеріала, искалыченнаго жреческими тенденціями, или обширная, но малосодержательная, нравоучительная и памфлетическая литература, среди которой одинокими звыздочками сіяють книга Іова и книга Рубь.

Это первое. Во вторыхъ, историческое значение псалмовъ заключается въ томъ, что они являются прямо драгодънными историческимъ источникомъ. Дъло въ томъ, что вслъдъ за введениемъ закона при Езръ и вплоть до Маккавейской эпохи.

т. е. на протяженіи почти трехсоть льть, мы имфемь въ исторіи общины второго храма совершенно темную полосу. Эта полоса начинается введеніемъ закона, торжественной клятвой соблюдать его и изгнаніемъ всёхъ иноплеменниковъ изъ Іерусалима, а кончается кровавой борьбой соціально-религіозныхъ партії, успъхами эллинизма въ самомъ сердцъ Іерусалима и замъной культа Ягве культомъ Зевса Олимпійскаго. Следовательно, въ теченіе этой темной полосы въ соціальномъ и религіозномъ состояній общины второго храма произошель глубокій переломь: однородная масса верныхъ распалась на две враждующія группы: на экономически господствующихъ, «сыновъ беззаконія», и на экономически зависимыхъ, благочестивыхъ асидеевъ. Если бы у насъ не было псалмовъ изъ этой эпохи, то намятникомъ этого нередома была бы только книга Іова, на основаніи которой можно было бы строить лишь болю или менюе въроятныя гипотезы. По при номощи исалмовъ мы можемъ теперь установить болже или менже точно, хотя и въ общихъ чертахъ, процессъ этого перелома. Исалмы дають намъ возможкорни фарисейской и салдукейской ность открыть которыя какъ будто сразу вырастають изъ земли въ тридцатыхъ годахъ второго въка, и борьба которыхъ опредъляеть собою въ значительной мфрф всю последующую историю общины второго храма. Следуеть заметить, что съ этой стороны значеніе псалмовь недостаточно чувствовалось, и историки іудейства ими почти не пользовались \*). Съ указанной стороны аналогичны некоторымь произведеніямь псалмы совершенно греческой лирики, напримъръ, произведеніямъ Солона и Симонида. Такимъ образомъ, для современнаго историка, занимающагося исторіей іудейства, знаніе псалмовь становится необходимымъ условіемъ.

Пользованіе псалмами въ настоящее время сильно затрудняется ихъ текстомъ. Тотъ тексть, который мы теперь имбемъ, сильно испорченъ, настолько, что въ нъкототорыхъ псалмахъ

<sup>\*)</sup> Авторъ этихъ строкъ едва ли не первый сдёлалъ попытку примѣнить матеріалъ псалмовъ для построенія псторіп общины второго храма. См. статью «Іуден при Маккавенхъ и Асмоненхъ» въ сборн. «Помощь евренмъ, пострадавшимъ отъ неурожая». Въ этой стать псалмы въ качеств источниковъ использованы главнымъ образомъ въ первой глав и отчасти въ четвертой глав .

приходится оставлять безъ перевода цёлые стихи и даже ихъ группы, такъ какъ оригиналъ совершенно непонятенъ. Съ другой стороны, сравнение еврейскаго текста съ греческимъ переводомъ LXX показываетъ, что обработка текста позднейшими книжниками шла дальше, чёмъ простыя прибавления въ началё именъ предполагаемыхъ авторовъ, музыкальныхъ п литургическихъ указаній. Корректирующая рука соферовъ коснулась и самаго текста псалмовъ, въ особенности древнихъ, и постаралась сгладить нёкоторыя шокировавшія ихъ выраженія. Наиболю ясно бросается въ глаза операція надъ началомъ пс. 50, гдв у LXX стоитъ «богъ боговъ Ягве», а въ еврейскомъ тексть: «божество, богъ Ягве». Поэтому, при пользованіи исалмами для историческихъ цёлей необходимо тщательно взвышьвать всю разночтенія LXX и еврейскаго текста; иногда одно слово совершенно мюняетъ смыслъ и физіономію исалма. 6)

aja aja aja

Намъ остается сказать ифсколько словъ о техническомъ построенін исалмовъ. Ритмъ семитской стихотворной рычи существеннымъ образомъ отличается отъ ритма индо-европейской стихотворной рачи. Индо-европейская стихотворная рачь строится нскусственно; правда, ея искусственный ритмъ въ основъ своей восходить къ натуральному ритму, лежащему въ основъ человъческой природы, но концы его въ настоящее время очень трудно, даже почти невозможно разсмотреть. Ритмъ семитской, а следовательно и еврейской стпхотворной речи очень близокъ къ естественному ритму человеческой речи. Этотъ естественный ритмъ человъческой ръчи состоитъ въ перемънномъ ея повышеніи и пониженіи, которое происходить вслёдствіе пульсированія источниковъ нашей физической жизни, т. е. вследствіе процесса кровообращенія и дыханія. Этоть физическій ритмъ отражается на всёхъ движеніяхъ человёческаго организма; отъ него ведеть свое начало ритмъ ръчи и ритмъ тълодвиженій, напр. при тапцахъ. Первоначальная поэзія основана именно на этомъ естественномъ ритмъ: каждое произведение народной словесности состоить изъ чередованія парныхь, а иногда тройныхъ стиховъ, причемъ каждый изъ этихъ стиховъ парадлеленъ другому по длительности (т. е. по времени, необходимому для произнесенія) и вмѣстѣ съ этимъ и по содержанію; новая мысль является вмъсть съ новой чередой стиховъ. Изъ этой примитивной размъренной ръчи произошли вспослъдствіи всь разнообразныя формы стихотворной метрики, а изъ размъреннаго произношенія такихъ произведеній, съ соотвітствующими вдыханію и выдыханію воздуха повышеніями и пониженіями голоса, произошло пъніе. Семитское стихосложеніе очень недалеко ушло отъ описанной зачаточной формы. Възападной ноэзін выдвинулся на первый планъ моменть длительности, развитіе котораго привело къ созданію стиховъ съ точно установленнымъ количествомъ стопъ той или другой длительности; по вмфстф съ этимъ въ занадной поэзіи остался въ сторонф и вскорф совершенно исчезъ нараллелизмъ стиховъ по содержанию. Въ древне-еврейской поэзіи точная метрика не выработалась. и стихи остались лишь приблизительно равными другь другу но длительности; зато получиль чрезвычайное развитіе параллелизмъ содержанія. Основною формою древне-еврейскаго стиха сталь такъ называемый дистихонг, т. е. стихъ, состоящій изъ двухъ параллельныхъ членовъ, причемъ мысль, выраженная въ нервомъ членъ, получаетъ то или иное подкръпление или освъщеніе во второмъ членф. При этомъ первопачальное простос повтореніе одной и той же мысли въ синонимическихъ выраженіяхъ получило чрезвычайно многообразное развитіе. Различаются следующія основныя формы нараллелизма:

1) Синонимическій параллелизмъ, наиболѣе простой и наиболѣе чистый. Онъ состоитъ или въ простомъ повтореніи той же мысли, напр.:

Какъ я буду проклинать того, кого богъ не прокляль? Какъ я буду предавать проклятію, кого Ягве не предаль проклятію? (Числ. 23,8).

Или во второмъ членъ повторяется пе идентичная, но вполнъ параллельная мысль, напр.:

Солнце, стой спокойно у Гивеона И луна въ долина Айалонъ (Інсусъ Нав. 10, 12).

2) Параллелизмъ антитетическій, напр.:

Ибо Ягве знаетъ нуть праведныхъ, А путь нечестивыхъ погибнетъ (Пс. 1, 6).

3) Параллелизмъ синтетическій; онъ состоить въ томъ, что второй членъ добавляетъ или развиваетъ въ другихъ направле-

ніяхъ мысль первого члена, слідовательно, этотъ родъ параллелизма является параллелизмомъ лишь по формів, но не по содержанію, напр.:

Какъ птица, которая улетьла изъ своего гивзда, Такъ и человъкъ, который сдълался бъглецомъ изъ своей родины (Притчи, 27, 28).

4) Параллелизмъ степенный, суть котораго состоить въ слѣдующемъ: первый члепъ берется съ неполнымъ выраженіемъ мысли, второй членъ повторяетъ слова перваго и заканчиваетъ мысль, образуя какъ бы слѣдующую ступень лѣстницы; напр.:

Воздайте Ягве, о вы, сыны божи, Воздайте Ягве славу и силу (Ис. 29, 1).

Этоть последній видь наравленизма есть напболе красивая форма еврейскаго стиха. Опъ применень въ следующихъ неалмахъ: 29, 92, 93, 91, 96, 113 и въ пекоторыхъ песняхъ нилигримовъ \*).

Въ одномъ и томъ же псалмѣ обыкновенно чередуются всв виды нараллелизма; линь пѣкоторые псалмы соблюдають въ этомъ отношеніи однообравіе. Кромѣ дистихона, въ псалмахъ не разъ встрѣчаются и другія формы: чередуются заразъ по три, по четыре и даже по пять параллельныхъ стиховъ; послѣднія формы, впрочемъ, крайне рѣдки. Лучшими по стихосложенію псалмами надо признать слѣдующіе: 51, 81, 91 и 103.

Что касается разділенія поэтическихъ произведеній на строфы, то въ этомъ отношеніи еврейская поэзія точно также является недоразвившейся. Чуть ли не единственнымъ произведеніемъ съ правильнымъ разділеніемъ на строфы является пс. 107. Въ другихъ псалмахъ иногда встрічается дівленіе, лишь приблизительно похожее на строфы. Именно, извістное число стиховъ, не всегда равное, перемежается повтореніемъ одного и того же стиха, или групны стиховъ. Это повтореніе (рефрень) появляется не тамъ, гді оно требуется технически, а тамъ, гді мысль поэта дівлаетъ естественную паузу. Такимъ образомъ, о строфахъ въ еврейской поэзіи приходится говорить также не въ метрическомъ, а въ логическомъ смыслів.

ija sija Ma

<sup>\*)</sup> Примфры взяты у *Driver'а* (см. литературу).

Мы пришли къ концу. Историко-литературный анализъ псалмовь открыль для нась совершенно новый мірь. Это открытіе есть одна изъ величайшихъ заслугь критической науки. Но точно такъ же, какъ въ вопрост о псалмахъ, историческая критика пришла къ неожиданнымъ открытіямъ почти во всёхъ остальныхъ вопросахъ исторіи евреевъ и еврейской литературы. Она безпощадно разрушила традиціонные взгляды и предразсудки; первое время казалось, что она все превратила въ развалины, но затъмъ изъ этихъ развалинъ поднялась живая, од втая плотью и кровью, д в ствительность еврейской старины, совершенно непохожая на созданные еврейской ихристіанской схоластической экзегетикой образы. Историческая наука свела исторію Израиля съ неба на землю и зам'внила старые, застывшіе манекены боговь и пророковь живыми людьми всемъ ихъ разнообразіи и индивидуальности. Это побъдоносное шествіе науки постепенно сметаеть всв остатки стараго сходастическаго богословія; взлелівянные имъ старые пдолы гибпуть безвозвратно нодъ ударами критики, подобно тому, какъ подъ ударами Ягве валились вокругъ цари и боги соседнихъ враждебныхъ Іудів народовъ. Солнце уже блестить, но почь была длинна; и какъ безсиленъ ночной туманъ побороть прорывающіеся лучи утренняго солнца, такъ же безсильны и всв попытки сторонниковъ религіознаго обскурантизма остановить побѣдное шествіе науки, пролагающей путь царю вселеннойчеловъческому разуму!

#### Литература и переводы.

Лучніе комментарій къ псалмамъ, съ полнымъ научно-обработаннымъ нереводомъ псалмовъ, это комментарій Baethgen'a (въ Handkommentar zum A. Test., herausgeg. von D. W. Nowack, II. Abth., II. Band), и комментарій Hupfeld'a (Die Psalmen, übersetzt und ausgelegt von Herm. Hupfeld) въ III изд., переработанномъ тѣмъ же Nowack'омъ (2 тома). Комментарій Гунфельда болѣе подробный, но болѣе консервативный; кромѣ того, у Гунфельда общее введеніе изложено крайне кратко. Кромѣ переводовъ, имѣющихся въ указанныхъ комментаріяхъ, слѣдуетъ указать прекрасный переводъ псалмовъ въ нѣмецкомъ научномъ переводь Ветхаго Завѣта, вышедшемъ подъ общей редакціей С. Кашtzsch'a. Прочіе комментаріи и переводы сильно устарѣли.

Общее введеніе къ псалмамъ прекрасно и довольно подробно изложено въ комментаріи Baethgen'a; слідуетъ также указать соотвітствующую, весьма обстоятельную главу въ Einleitung in die Litteratur des A. T. Driver'a. Спеціально вопросу о времени происхожденія псалмовъ посвящена книга Cheyne, The origin of the Psalter, но его сужденія отличаются крайней субъективностью.

Литература по нѣкоторымъ спеціальнымъ вопросамъ укавана въ примѣтаніяхъ. По остальнымъ вопросамъ, касающимся главнымъ образомъ времени происхожденія отдѣльныхъ псалмовъ и отдѣльныхъ идей псалмовъ литература разбросана по журнальнымъ статьямъ (см. Zeitschrift für alttestam. Wissenschaft и Zeitschrift für protest. Theologie und Kirche). Изданіе оригинальнаго текста псалмовъ лучшее Wellhausena, въ P. Haupts, Sacred books u. s. w.

·<del>==</del>-

#### Примъчанія.

1) Къ стр. 14. Кииги Самуила разсказывають исторію израильскихъ племенъ со времени порабощенія ихъ филистимлянами (около 1050 г.), вилоть до смерти Давида, о которой разсказывается уже въ І Царей (около 970). Уже при бъломъ знакомствъ съ ки. Сам. становится ясно, что онъ составились изъ различныхъ источниковъ, различныхъ но своему характеру и времени происхожденія. На это прежде всего указывають понадающіеся въ ки. Сам. наражленьные разсказы (напр., три разсказа о поставленіи Саула на царство: 1) I Сам. XI --древивишій разсказь, безь участія жреца; 2) I Сам., XI, 1—10, 16-тоже древній разсказь, по уже вводящій участіе Самуила; 3) I Сам., VIII, X, 17-27, XII — поздивиний разсказъ, проводящій ужо опредвленную жреческо-теократическую тенденцію; кромв того, ср. разсказы о гоненін Саула на Давида, гдв также встрвчаются наралиельныя места). Въ настоящее время выяснены следующие основные источники кн. Сам.: а) две традиціи, получившія свое начало на северь. Это 1) традиція о Сауль, составившаяся въ племени Веніамина, откуда быль ро домъ Саулъ; къ ней принадлежать следующия части кн. Сам.: I Сам., IX—X, 16, XIII, XIV; несомивино, что она содержала подробный разсказъ о Сауль, но составитель кн. Сам воспользовался только частью ея, такъ какъ для большей части исторін правленія Саула онъ пользовался традиціей о Давидь; 2) традиція о начал'є филистимскаго ига, составленная Ефремовомъ кольнь; она использована въ I Сам., гл. IV, V, VI. б) Двъ традиціи о Давидъ: 1) традиція о похожденіяхъ Давида до вступленія на царство, почти народная эпопея, использованная весьма широко, начиная съ I Сам., XVI, 14, (XVI, 14—23; отдъльныя части гл. XVIII, гл. XX, XXIII—XXV XXVII—XXXI; II Cam., I, 1—5; 17; II—V, XXI, 15—22):

- 2) хроника царствованія Давида, составленная въ Іерусалимѣ, особенно интересующаяся семейными делами Давида; она почти безъ перерыва использована во II Сам., VI-XX. Этимъ исчернываются древнейшие источники I Сам. Остальной матеріаль распредвляется между: 1) исторіей Самуила, Саула и Давида, перерабатывающей уже имфющійся матеріаль съ ярко выраженной жреческой тенденціей (І Сам., І, ІІ, 11- ІІІ, 21: VIII, X, 17—27; XV, XVII; отд. части XVIII, XIX, XXI; XXVI; II Сам., I, 6—16—парадлельный разсказъ о смерти Саула) и 2) отдільными вставками поэтических в мість (піснь Анны, I Сам., II, 1—10; ифсиь Давида, II Сам., I, 17—27). Изъ этихъ вставокъ бросается въ глаза больное, совершенно неорганическое прибавление къ II Сам., XXII-XXIV. Оно прерываеть связный разсказь о Давидь, окапчивающійся въ ХХІ гл. и пепосредственно продолжающійся въ І Цар., І разсказомъ о смерти Давида по первой традиціи о Давидь. Повидимому, это добавленіе (содержащее пс. XVIII, последнія слова Давида, перечисление его героевъ и перепись народа; было вставлено уже послѣ окончательнаго составленія II Сам. и І Цар. І Цар. въ началь примыкаеть къ народной исторіи Давида. затъмъ продолжаетъ изложение по традиции о Самуилъ и по исторіи царей израильскихъ и іудейскихъ. І Цар. и въ особенности II Цар. дають матеріаль, сильно переработанный въ духв Второзаконія, въ то время, какъ кн. Сам. пспользывають сырой матеріаль источниковь, не подвергая его почти никакой переработкъ. Между переводомъ LXX и еврейскимъ текстомъ кн. Сам. и Царей есть очень крупная разница по некоторымъ главамъ, заключающаяся въ томъ, что еврейскій текстъ содержитъ. сравнительно съ греческимъ, цълый рядъ лишнихъ стиховъ.
- 2) Къ стр. 25. Составъ пятикнижія и время происхожденія отдёльных вео частей опредёлились окончательно сравнительно недавно, трудами Графа, Велльгаузена, Штаде и Будде. Древн'я шими частями пятикнижія считаются части, заимствованныя изъ источниковъ язвиста и элогиста (различающихся по употребленію собственнаго имени божія—Язве, или нарицательнаго—elohim). Къ этой части пятикнижія относятся всё древн'я шіе разсказы о твореніи, ра'є, грехопаденіи, потоп'є и построеніи вавилонской башни; зат'ємъ, легенды о патріархахъ.

разсказы о пребываніи евреевь въ Египть и выходь оттуда и о дарованіи законодательства на Синав; наконецъ, древивишая законодательная часть пятикнижія—десять запов'ядей и «книга завъта» (Исх., 20-24; ср. также 34, 14-28). Позднъйшая часть пятикнижія, такъ называемый Priestercodex, составившійся въ эпоху плена и после плена, отчасти перерабатываеть старый историческій матеріаль (ср. параллельные разсказы о нервыхъ временахъ и патріархахъ), отчасти даетъ новый матеріаль. Последній касается, главнымъ образомъ, законодательства о теократическомъ устройств'в Израиля (Исх.: XXIV, 15-XXXI, 18; XXXIV, 29-XL; Левитъ: всл книга, за исключениемъ спорныхъ гл. 17-26 [законы о чистоть], которыя выдъляются ибкоторыми изследователями, какъ самостоятельная, но тоже поздняя часть интикпижіл; Числъ: I, 1-X, 28; XV, XVIII, XIX, XXVI-XXX. XXXIII—XXXVI). Историческая часть Priestercodex'a сразу выделяется схематизмомъ, стремлениемъ къ статистическимъ подсчетамъ и хронологическимъ опредбленіямъ; языкъ бъдный, изложеніе сухое, лишенное жизни, обращенное въ мертвую формулу. Средняя часть пятикимжія — это Второзаконіе; его ядро гл. XII—XXVIII, найденное при Іосін (621 г.); къ книгѣ прибавлено историческое вступление (І-ХІ), пользующееся разсказами ягвиста, и легенда о смерти Моисея (съ вставками древнихъ пъсенъ — пъсни Моисея и его благословенія). Изъ техъ же источниковъ составилась кн. Іисуса Навина, такъ что критическая школа чаще употребляеть теперь терминь шестокнижіе, а не пятикнижіе. Изъ спец. работъ лучшія Wellhausen'a (Die Composition des Hexateuch) и болье новая-Holzinger'a (Einleitung in den Hexateuch).

- 3) Къ стр. 26. Данныя Хроникъ, кн. Езры и Нееміи и литургическихъ добавленій къ псалмамъ являются единственными источниками по вопросу о постановкі музыкальной части въ общині второго храма. Детальной обработкі эти данныя подвергъ Büchler въ стать Zur Geschichte der Tempelmusik und der Tempelpsalmen (въ Zeitschrift f. alttest. Wissenschaft, 1899).
- 4) Къ стр. 39. Пророчество до плѣна (Осія, Амось, Исаія, Іеремія, Аввакумъ, Наумъ, Софонія, Михей) и послѣ плѣна (главные представители—Аггей, Захарія и Малахія) рѣзко раз-

личаются другь отъ друга. Въ то время, какъ первое проповъдуеть соціальную правду и проникнуто этическимь монотеизмомь, второе говорить о письменномь законъ и побуждаеть іудеевъ скоръе строить храмъ. Первое-народное, второе - церковное. Переходные типы эпохи плена—Іезекіиль и неизвестный пророкъ (Второисаія), которому принадлежать гл. 40-66 книги прор. Исаін (за нъкоторыми исключеніями). Іезекінль—жрецъ: онъ оплакиваетъ пороки Израиля, но спасеніе видить лишь въ организаціи крінкой церковной общины, планъ устройства которой онь подробно излагаеть въ последнихъ главахъ своей книги. Второмсаія возводить Израмля въ рангъ избраннаго универсильныма богомъ народа, который страдаль за грфхи другихъ народовъ; но за это онъ имветъ въру въ истинпаго бога и научить ей другіе народы, которые должны будуть ему подчиниться. Его книга излагаеть, следовательно, отвлеченную идеологію мечтателя-націоналиста, какими классическіе пророки никогда не были. Въ реальности Іоны сомнъваются; всего въроятиве, это литературный образь. Даніиль въ евр. канонь отнесень не къ пророкамъ, а къ третьей части канона. Это произведеніе апокалиптическаго характера, не им'ьющее ничего общаго съ пророчествомъ (книга явилась въ 166-165 г.).

5) Къ стр. 59. Целый рядъ псалмовъ, подобно разобраннымъ, изложенъ отъ перваго лица единственнаго, а не множественнаго числа. Вопросъ о «я» псалмовъ, т. е. имъетъ ли это «я» значеніе индивидуальное, или коллективное, разобранъ Smend'oмz: Über das Ich der Psalmen, въ Zeitschr. f. altt. Wissenschaft, 1888). Смендъ выразилъ мнѣніе, что взглядъ на псалмы, какъ на продуктъ личнаго творчества, возбуждаетъ большія сомнінія; путемъ разбора псалмовь, гді говорящій субъекть обозначенъ черезъ «я», Смендъ приходить къ заключенію, что «я» есть олицетвореніе общины второго храма; однако, онъ не разръшаетъ вопроса о личномъ творчествъ. Вопросъ, поднятый Смендомъ, возбудилъ оживленную полемику, въ результатъ которой выяснилось, что «я» псалмовъ, дъйствительно, приходится въ большинствъ случаевъ понимать, какъ коллективное; по такой характерь это «я» получило не преднамъренно (за исключеніемъ совершенно литургическихъ псалмовъ), а такимъ образомъ, что продукты личнаго творчества

TANK BELLINE

перерабатыванись для коллективнаго употребленія, причемъ «я» сохранилось, но индивидуальныя черты стирались, и исаломъ подгонялся подъ общій шаблонъ.

6) Къ стр. 73. Въ русскомъ переводъ псалмовъ, какъ и во всей библіи, читатель нигді не встрітить термина Ягве (или даже Іегова). Причина этого заключается въ следующемъ: ко времени перевода ветхозавътной литературы на греческій языкъ (т. е. въ ІІ вък до Р. Х.), собственное имя божества стало считаться святымъ и неизреченнымъ, и потому везде, где стояла тетраграмма этого имени (jhwh), евреи читали парицательное имя божіе adonaj (господь). Въ переводь LXX, сообразно этому, вездъ еврейскому jhwh соответствуеть хорьо-, откуда и въ русскомъ и во всехъ остальныхъ церковныхъ переводахъ ветхаго завета собственное имя исчезло и замънилось: господь, ивм. Herr, франц. seigneur и т. д. Благодаря этому же, создалось неправильное произношение собственнаго имени еврейского Іегова. Какъ извъстно, еврейскій алфавить не имъеть гласныхъ: когда, послѣ Р. Х., еврейскіе ученые (масореты) должны былп вокализовать (т. е. снабдить значками для гласныхъ) текстъ ветхаго завъта, такъ какъ произношение многихъ словъ стало забываться, они вокализовали тетраграмму jhwh гласными слова adonaj (причемъ a должно было перейти въ бъгное  $\ddot{a}$ ), и нолучилось jehowah. Подлинное произношение было открыто благодаря указанію блаженнаго Өеодорита, который вскользь говорить, что евреп называлн своего бога Ίαβέ. Отсюда, было установлено произношение Jahweh.

## Хронологическій указатель псалмовъ.

| Эпоха.                                                                                        | №№ псалмовъ.                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Конецъ VIII— начало VII в.<br>до Р. Х.                                                        | 45.                                                                                                                                           |
| Эпоха Іосіп (640—609)                                                                         | 18.                                                                                                                                           |
| VII въкъ до Р. Х                                                                              | 20, 21, 29, 46 (?), 48, 50, 60.                                                                                                               |
| Между 597 — 588 (составлены въ Вавилонъ, въ первой партіп пзгнанниковъ, уведенныхъ въ 597 г.) | 42 + 43, 61, 63.                                                                                                                              |
| Эпоха вавилонскаго пивна<br>(586—538)                                                         | 14, 51, 53, 77, 102, 137.                                                                                                                     |
| Не ранће 538 — 537 (послъ<br>указа Кира о возвращенін)                                        | 47.                                                                                                                                           |
| Не ранке 516 (окончаніе второго храма)                                                        | 24, 93, 95 — 100.                                                                                                                             |
| He panke 440 (эпоха введенія<br>Priestercodex'a Езрою).                                       | 2, 8, 19, 33, 78, 104.                                                                                                                        |
| III въкъ                                                                                      | 1, 9, 10, 15, 16, 23, 32, 34, 37, 62, 75, 88, 92, 101, 103, 111, 112, 119, 128, 139, 145.                                                     |
| Не ранве III въка (пъсвп<br>пилигримовъ)                                                      | 84, 120 — 134.                                                                                                                                |
| Не ранве II въка (литурги-<br>ческіе псалмы)                                                  | 67, 113 — 117, 135, 136, 146 — 150.                                                                                                           |
| 200 — 170 ,                                                                                   | 3-7, $11-13$ , $17$ , $22$ , $25-28$ , $31$ , $35$ , $36$ , $38-41$ , $52$ , $54-58$ , $64$ , $69$ , $70$ , $91$ , $94$ , $109$ , $140-143$ . |
| 171—165 (эпоха Маккавей-                                                                      | 44, 59, 74, 79, 80 (?), 83, 89 (?).                                                                                                           |
| 165 r                                                                                         | 30, 66, 118.                                                                                                                                  |
| Послі пліна, но безъ опредільной даты                                                         | 8, 33, 65, 68, 71, 72, 76, 77, 81, S5—88, 86, 90, 105 — 108, 110, 138, 144.                                                                   |
| Не поздиже 100                                                                                | Завершеніе книги псапловъ въ ен современномъ составъ.                                                                                         |